
St.  Petersburg  |   2021

RUSSIAN ACADEMY OF SCIENCES
INSTITUTE FOR THE HISTORY OF MATERIAL CULTURE

PROCEEDINGS. VOL. LVII

THE CREATOR OF CULTURE
MATERIAL CULTURE  

AND THE HUMAN SPIRITUAL SPACE  
IN THE LIGHT OF ARCHAEOLOGY, HISTORY AND 

ETHNOGRAPHY

To the 80th anniversary  
of Professor Dmitriy Glebovich Savinov



Санкт-Петербург  |   2021

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК
ИНСТИТУТ ИСТОРИИ МАТЕРИАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЫ

ТРУДЫ. Т. LVII

ТВОРЕЦ КУЛЬТУРЫ
МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА  

И ДУХОВНОЕ ПРОСТРАНСТВО ЧЕЛОВЕКА  
В СВЕТЕ АРХЕОЛОГИИ, ИСТОРИИ  

И ЭТНОГРАФИИ

К 80-летию профессора  
Дмитрия Глебовича Савинова



© 	Институт истории материальной культуры РАН, 2021  
	 Institute for the History of Material Culture RAS, 2021  

© 	Авторы статей (фамилии выделены в содержании), 2021 
	 Authors of the papers (names are marked in the contents), 2021

ISBN 978-5-907298-22-4
DOI 10.31600/978-5-907298-22-4

УДК 39, 902, 903, 904
ББК 63.3/63.4/63.5

Утверждено к печати Ученым советом ИИМК РАН
Approved for print by the Academic Council of IHMC RAS

Редакционная коллегия: к.и.н. М. Т. Кашуба, к.и.н. А. В. Меньшиков, к.и.н. Н. Ю. Смирнов (отв. ред.),
д.и.н. О. С. Советова, д.и.н. А. В. Поляков, В. Б. Трубникова (отв. секретарь), К. В. Чугунов

Editorial board: M. T. Kashuba, Cand. of Hist. Sci.; A. V. Menshikov, Cand. of Hist. Sci.;  
N. Yu. Smirnov, Cand. of Hist. Sci. (executive editor); O. S. Sovetova, Dr. of Hist. Sci.;  

A. V. Polyakov, Dr. of Hist. Sci.; V. B. Trubnikova (executive secretary); К. V. Chugunov

Подбор иллюстраций и первичная обработка: А. Г. Акулов, Н. А. Лазаревская
Selecting and primary processing of images by A. G. Akulov and N. A. Lazarevskaya

Художественный редактор И. Н. Лицук
Art editor I. N. Litsuk

Рецензенты: д.и.н. А. Р. Канторович (МГУ), д.и.н. И. Л. Тихонов (СПбГУ) 
Reviewers: A. R. Kantorovich, Dr. of Hist. Sci. (Lomonosov Moscow State University);  

I. L. Tikhonov, Dr. of Hist. Sci. (St. Petersburg State University)

Творец культуры. Материальная культура и духовное пространство человека в свете археологии, 
истории и этнографии: Сборник научных статей, посвященный 80-летию профессора  
Дмитрия Глебовича Савинова / Отв. ред. Н. Ю. Смирнов; Ин-т истории материальной культуры 
РАН. — Санкт-Петербург: ИИМК РАН, 2021. — 756 с.: ил. (Труды ИИМК РАН. Т. LVII).

The creator of culture. Material culture and the human spiritual space in the light of archaeology, history 
and ethnography: Collection of scientific papers dedicated to the 80th anniversary of Professor Dmitriy 
Glebovich Savinov / Ed. N. Yu. Smirnov; Institute for the History of Material Culture RAS. — St. Petersburg: 
IHMC RAS, 2021. — 756 р.: ill. (Proceedings of IHMC RAS. Vol. LVII). 

ISBN 978-5-907298-22-4

Сборник научных статей «Творец культуры. Материальная культура и духовное пространство человека в свете археоло-
гии, истории и этнографии» подготовлен большим коллективом авторов — археологов, этнографов и историков науки — 
друзей, коллег и учеников профессора Дмитрия Глебовича Савинова — крупнейшего российского специалиста в области 
археологии, истории и этнографии скотоводов и кочевников Сибири и Центральной Азии. Географический состав участни-
ков сборника и хронологический охват представленных в нем материалов отражают диапазон научных интересов профес-
сора Д. Г. Савинова, широкие человеческие и научные связи этого выдающегося ученого. Коллектив авторов и Институт 
истории материальной культуры РАН выпускают этот сборник в честь 80-летия профессора Д. Г. Савинова.

The collection of scientific papers “The creator of culture. Material culture and the human spiritual space in the light of archaeology, 
history and ethnography” was prepared by a large collective of authors — archaeologists, ethnographers and science historians — friends, 
colleagues and disciples of Prof. Dmitiy Glebovich Savinov, a very prominent Russian expert in the sphere of archaeology, history and 
ethnography of the herders and nomads of Siberia and Central Asia. The geographic composition of the participants of the publication 
and the chronological scope of the materials presented in it reflects well the extremely wide range of the scientific interests of Prof. 
D. G. Savinov and the range of the human and scientific connections of this outstanding scholar. The collective of the authors and the 
Institute for the History of Material Culture RAS issue this volume in honour of the 80th anniversary of Professor D. G. Savinov.

На обложке: С. И. Сергеев «На перевале (Оваа — жилище духов гор)» из серии тувинских этюдов 1983 г.
Cover: S. I. Sergeyev “At the mountain pass (Ovaa — dwelling of the mountain spirits)” from the series of Tuva etudes of 1983



	 Содержание
ПРЕДИСЛОВИЕ (В. А. Лапшин) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        11

ОТ РЕДАКТОРА (Н. Ю. Смирнов) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   13

УЧИТЕЛЮ, КОЛЛЕГЕ И ДРУГУ .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   14

	 В. В. Бобров. О моем и нашем друге .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   14

	 В. И. Молодин. Древности Обь-Иртышья в трудах профессора Д. Г. Савинова.  
	 Историографические аспекты . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     18

	 А. А. Тишкин. Археологические исследования Д. Г. Савинова  
	 на Алтае и в Верхнем Приобье (краткий обзор и воспоминания юбиляра) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   27 
		  Приложение: Встреча Д. Г. Савинова со студентами и сотрудниками Алтайского  
		  государственного университета (Барнаул, 25 января 2006 г.) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   34

	 Л. А. Чиндина. Дорогому юбиляру с почтением . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            43

	 И. В. Калинина. О встречах с Д. Г. Савиновым у коновязи в Архаике . . . . . . . . . . . . . . .                  46

	 Е. Г. Матвеева. Лучший заведующий .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   49

	 Н. Ю. Смирнов. Творец культуры . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    51

ЗАПЕЧАТЛЕННЫЕ ДНИ: Д. Г. САВИНОВ НА ФОТОСНИМКАХ ДРУЗЕЙ, КОЛЛЕГ И УЧЕНИКОВ .  .  .   53

В СВОЕМ КРУГУ: ЗА ЗЕЛЕНЫМ СТОЛОМ КАФЕДРЫ АРХЕОЛОГИИ СПбГУ. . . . . . . . . . . . . .                 71

	 В. И. Беляева. Женские статуэтки костёнковского круга . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        71

	 К. Н. Степанова. Экофакты, манупорты, артефакты:  
	 в чем между ними различия и что к ним можно относить? . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     83

	 Е. А. Черлёнок. Колесничая запряжка начала поздней бронзы в Волго-Донском регионе:  
	 относительная хронология погребального обряда и орнаментации псалиев . . . . . . . . .            87

	 А. М. Бутягин. Боспорские терракотовые фигуры в виде повозок из коллекции  
	 Государственного Эрмитажа .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    101

	 В. Н. Седых, Я. В. Френкель. О цветном металле Тимерёвского поселения  
	 (по результатам раскопок 1970–1980-х гг.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              112

PERSONA GRATA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              133

	 А. В. Литвинов. Борис Леонидович Богаевский — филолог, археолог, историк,  
	 искусствовед, профессор, ректор Томского университета .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    133

	 С. В. Кузьминых, Е. В. Детлова. «Ваше мнение и все замечания относительно моих соображений  
	 я приму с громадной благодарностью». Письма С. А. Теплоухова и Г. Мергарта . . . . . . . .          137

	 Б. Б. Овчинникова, В. В. Сумин. Владимир Яковлевич Толмачёв: судьба археолога . . . . . . . .          163

ЧЕЛОВЕК В ПРОСТРАНСТВЕ ЖИЗНИ И СМЕРТИ .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    178

	 А. В. Соколов. Рельеф как внешний фактор в развитии традиций  
	 полукочевого скотоводства народов Алтае-Саяно-Хангайского нагорья  
	 и тянь-шане–восточно-туркестанских гор . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             178

	 В. М. Лурье, И. П. Лазаретов. Древние поселения Хакасии. Бырганов IV . . . . . . . . . . . . .               188

	 В. В. Бобров. О камнях-обелисках, деревянных столбах и изваяниях  
	 в погребальной практике древних народов Евразии . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        199



6 ТВОРЕЦ КУЛЬТУРЫ. МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА И ДУХОВНОЕ ПРОСТРАНСТВО ЧЕЛОВЕКА...

	 А. В. Громов, Н. И. Лазаретова. Краниологические материалы  
	 из раннетагарских курганов Могильной степи . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           211

ПАМЯТНИКИ И КУЛЬТУРЫ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        224

	 Т. Р. Садыков, Дж. Каспари, Е. К. Блохин. Курган Туннуг 1 — новые данные  
	 об «аржанском горизонте» раннескифской культуры . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       224

	 П. И. Шульга. Ранние скифоидные культуры Северного Китая . . . . . . . . . . . . . . . . .                   247

	 А. З. Бейсенов. Тасмолинский курган с каменными изваяниями  
	 в могильнике Кызылжартас .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    261

	 Н. А. Сутягина. Новая информация о раскопках кургана № 6 («Верхнего»)  
	 на севере Монголии в горах Ноин-Ула . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               278

	 В. Б. Трубникова. Тайна пещеры Гасяньдун .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    294

	 Г. В. Кубарев. Карлуки Алтая по письменным и археологическим данным . . . . . . . . . .             305

	 Н. Н. Серёгин, С. А. Васютин. Раннетюркские оградки комплекса Кок-Паш  
	 (Восточный Алтай): по материалам раскопок А. С. Васютина . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    324

	 А. В. Фрибус, С. П. Грушин. Всадники эпохи Тюркских каганатов на Северном Алтае  
	 (по материалам могильника Чумыш-Перекат) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           339

	 Ю. В. Ширин. Черемза 1 — необычный комплекс  
	 в ареале верхнеобской культурной общности . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           355

ВЕЩИ И ОБРАЗЫ .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    371

	 Р. С. Минасян. Черная металлургия в Древнем Китае .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    371

	 В. С. Бусова. Однообразие форм: кожано-меховые сумки  
	 из курганов Саяно-Алтайского нагорья (VIII–II вв. до н. э.) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    379

	 Е. С. Богданов, А. В. Выборнов. Подвеска-амулет из тагарского захоронения  
	 (могильник Станция Казановская-1) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   386

	 Т. В. Рябкова. Псалии Тарасовой балки . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                393

	 Н. А. Васильева. О моделях в погребальном инвентаре пазырыкской культуры:  
	 обзор источников, этнографические параллели, подходы к интерпретации . . . . . . . . .            399

	 Н. А. Жогова, К. Михальчевски. Новая находка поясной пряжки в зверином стиле  
	 скифского времени из Тувы .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    414

	 Н. Н. Николаев. Колесница из «княжеского» кургана хунну могильника Оргойтон .  .  .  .  .  .   420

	 М. Е. Килуновская, П. М. Леус. Костяные пластины-пряжки эпохи хунну в Туве . . . . . . . .           430

	 Н. В. Полосьмак. Звери, которых не должно быть .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   449

	 С. В. Панкова. Модель горита из Оглахтинского могильника . . . . . . . . . . . . . . . . .                    460

	 Г. Г. Король. Возможности методических подходов к изучению  
	 средневековой торевтики малых форм Саяно-Алтая . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       475

	 Л. С. Марсадолов, Е. В. Степанова. Седла монгольского времени  
	 из Часовенной горы под Красноярском . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               487

ЗНАКИ НА КАМНЯХ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            507

	 И. А. Пономарёва. Древнейшие наскальные изображения Восточной Сибири:  
	 новые открытия и перспективы исследований .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    507

	 Л. Ю. Китова. К вопросу о семантике Бога-Меча Язылыкая . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     523



7СОДЕРЖАНИЕ

	 И. В. Тункина. По следам сибирского путешествия Д. Г. Мессершмидта (1719–1727):  
	 фиксация памятников археологии Урала и Сибири художниками академического отряда  
	 Второй Камчатской экспедиции (1733–1743). Часть 1. Писаницы .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   530

	 Е. А. Миклашевич. Возможности реконструкции утраченных наскальных рисунков  
	 (на примере памятника Малый Баян-Кол в Туве) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    552

	 А. Н. Мухарева. Петроглифы на курганных плитах могильника  
	 под горой Большой Сибигур на Енисее . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               564

	 О. С. Советова. Новые рисунки тесинского времени  
	 (по материалам Тепсейского археологического микрорайона) . . . . . . . . . . . . . . . . .                   572

	 А. Е. Рогожинский, В. В. Тишин. Тамги династии Ашина в Центральной Азии .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    582 

РОЖДЕНИЕ СТИЛЯ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            600

	 Ю. Н. Есин, Ж. Магай, Ж.-О. Гантулга, Ч. Еруул-Эрдене. Колесница в культуре населения  
	 эпохи бронзы Центральной Монголии (по материалам из долины реки Хойд Тамир) .  .  .  .   600

	 А. Д. Цыбиктаров. Происхождение оленных камней монголо-забайкальского типа  
	 (социально-экономический аспект) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    621

	 А. В. Поляков. Аналогии бронзам из Минусинских котловин  
	 на оленных камнях Монголии . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   634

	 К. В. Чугунов. Стиль Тэвш, оленные камни Монголии и нуклеарный звериный стиль . . . .       643

	 В. А. Кисель. Образ оленя на стелах монголо-забайкальского типа .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   656

	 Н. Ю. Смирнов, Д. В. Черемисин. Исчезающий герой и его спутники.  
	 В поисках истоков одного из центральных сюжетов искусства  
	 ранних кочевников Евразии. Ретроспективная перспектива . . . . . . . . . . . . . . . . .                    670

ЖИВАЯ АРХАИКА . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             706

	 М. Ф. Альбедиль. Непальский индуизм: живая архаика . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       706

	 И. Д. Ткаченко. Поминальный комплекс середины XVIII в. у горы Тоғыртаг  
	 (Республика Хакасия) в собрании Российского этнографического музея .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    713

	 Н. Ю. Смирнов, Ю. Г. Кустова. Сергей Александрович Теплоухов как этнограф:  
	 полевые заметки о проведении обряда ызых тайығ в Минусинском крае.  
	 Записи 1924 года . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           721

	 О. П. Игнатьева. Предписанный страх как часть алтайской культурной традиции .  .  .  .  .  .    732

	 Т. Н. Дмитриева. Три поездки в Приамурье . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             736

	 В. С. Бузин. Лечебные средства и «средствия» южнорусской народной медицины  
	 (Липецкая, Тамбовская, Пензенская области) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            743

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    750



	 Contents 

FOREWORD (V. A. Lapshin) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           11

EDITORIAL (N. Yu. Smirnov) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          13

TO TEACHER, COLLEAGUE AND FRIEND . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   14

	 V. V. Bobrov. Our friend and a friend of mine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               14

	 V. I. Molodin. Antiquities of the Ob and Irtysh region in works of Prof. D. G. Savinov.  
	 Historiographic aspects . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         18

	 A. A. Tishkin. Archaeological research by D. G. Savinov in the Altai  
	 and Upper Ob Region (brief overview and reminiscences written for the jubilee) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   27
		  Appendix. Meeting of D. G. Savinov with students and the staff of the Altay State University  
		  (Barnaul, January 25, 2006) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   34

	 L. A. Chindina. With homage to the dear hero of the anniversary .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   43 

	 I. V. Kalinina. Meetings with D. G. Savinov at the ‘tethering post’ of the “Archaics” seminar . . . . . .         46

	 E. G. Matveyeva. The best head of a Chair . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 49

	 N. Yu. Smirnov. The creator of culture .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   51

THE IMPRINTED DAYS: D. G. SAVINOV IN PHOTOS OF FRIENDS, COLLEAGUES AND DISCIPLES . . . . . .         53

IN HIS CIRCLE: AT THE GREEN TABLE OF THE DEPARTMENT  
OF ARCHAEOLOGY OF ST. PETERSBURG STATE UNIVERSITY .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   71

	 V. I. Belyaeva. Female statuettes of the Kostenki circle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           71

	 K. N. Stepanova. Ecofacts, manuports, artefacts:  
	 what is the difference between them and what they do imply? .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   83

	 E. A. Cherlenok. Chariot harness of the beginning of the late Bronze Age in the Volga-Don region:  
	 relative chronology of the burial rite and decoration of the cheekpieces .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   87

	 A. M. Butyagin. Bosporan terracotta models of carts from the collection  
	 of the State Hermitage Museum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    101

	 V. N. Sedykh, Ya. V. Frenkel'. Non-ferrous metals from the site of Timerevo  
	 (results of excavations of 1970s–1980s) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 112

PERSONA GRATA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              133

	 A. V. Litvinov. Boris Leonidovich Bogayevskiy — philologist, archaeologist, historian  
	 and art historian, professor, rector of the Tomsk University .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    133

	 S. V. Kuz'minykh, E. V. Detlova. “I will accept with immense gratitude your opinion  
	 and notes concerning my considerations”. Letters of S. A. Teploukhov and Gero von Merhart .  .  .  .    137

	 B. B. Ovchinnikova, V. V. Sumin. Vladimir Yakovlevich Tolmachyov: the fate of an archaeologist . . . .      163

A HUMAN IN THE SPACE OF LIFE AND DEATH . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               178

	 A. V. Sokolov. Landform as an external factor in the development of the semi-nomadic  
	 cattle breeding traditions among the peoples in the Altay-Sayan-Hangay highlands  
	 and the Tian Shan mountains in East Turkestan .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    178

	 V. M. Lurie, I. P. Lazaretov. Early settlements of Khakassia. Byrganov IV .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    188

	 V. V. Bobrov. On the stones obelisks, wooden pillars and sculptures  
	 in the funerary practice of ancient peoples of Eurasia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    199



9CONTENTS

	 A. V. Gromov, N. I. Lazaretova. Crania from the Podgornovo burial mounds  
	 of the Mogilnaya Steppe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        211

MONUMENTS AND CULTURES . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       224

	 T. R. Sadykov, G. Caspari, J. K. Blochin. Kurgan Tunnug 1 — new data on the ‘Arzhan horizon’  
	 of the Early Scythian culture  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     224

	 P. I. Shul'ga. Early Scythoid cultures of Northern China . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         247

	 A. Z. Beisenov. Tasmola kurgan with stone sculptures in the Kyzylzhartas burial ground  . . . . . . .         261

	 N. A. Sutyagina. New information on the excavations of Barrow No. 6 (‘Upper’)  
	 in Northern Mongolia in the Noin-Uul mountains . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           278

	 V. B. Trubnikova. Mystery of Gaxian cave . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                294

	 G. V.  Kubarev. The Karluks of Altay according to written sources and archaeological evidence .  .  .  .   305

	 N. N. Seregin, S. A. Vasyutin. Early-Turkic funerary enclosures at the complex of Kok-Pash  
	 (Eastern Altay): after the materials from excavations of А. S. Vasyutin . . . . . . . . . . . . . . . .                  324

	 A. V. Fribus, S. P.  Grushin. Horsemen of the epoch of the Turkic Khaganates in Northern Altay  
	 (after the materials of the cemetery of Chumysh-Perekat)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       339

	 Yu. V. Shirin. Cheremza 1 — a remarkable complex in the area  
	 of the Upper-Ob cultural unity  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    355

THINGS AND IMAGES  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           371

	 R. S. Minasyan. Ferrous metallurgy in ancient China  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          371

	 V. S. Busova. The uniformity of types: leather and fur bags from barrows  
	 of the Sayan-Altay Plateau (8th–2nd century BC)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    379

	 E. S. Bogdanov, A. V. Vybornov. Amulet pendant from a Tagar burial  
	 (cemetery of Stantsiya Kazanovskaya-1) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                386

	 T. V. Ryabkova. Horse cheekpieces from the settlement of Tarasova Balka  . . . . . . . . . . . . . .                393

	 N. A. Vasil'yeva. Models among the funerary inventory of the Pazyryk culture:  
	 a review of sources, ethnographic parallels, approaches to interpretation . . . . . . . . . . . . .                399

	 N. A. Zhogova, K. Mihal'chevski. New find of a belt buckle  
	 in the animal style of the Scythian time from Tuva . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           414

	 N. N. Nikolayev. A chariot from a ‘princely’ kurgan of the Xiongnu  
	 at the gravesite of Orgoyton .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   420

	 M. E. Kilunovskaya, P. M. Leus. Bone plaques/buckles of the Xiongnu period in Tuva . . . . . . . . .            430

	 N. V. Polos'mak. Beasts which must not have been . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            449

	 S. V. Pankova. Model of a gorytos from the Oglakhty burial ground  . . . . . . . . . . . . . . . .                   460

	 G. G. Korol. Possibilities of methodological approaches to studies  
	 of the mediaeval toreutics of small forms of Sayan-Altay . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        475

	 L. S. Marsadolov, E. V. Stepanova. Saddles of the Mongol period  
	 from Chasovennaya Gora near Krasnoyarsk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              487

SIGNS ON STONES  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             507

	 I. A. Ponomareva. The earliest rock representations of East Siberia:  
	 new discoveries and prospects of the investigations  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          507

	 L. Yu. Kitova. On the semantics of the God-sword of Yazilikaya  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     523



10 ТВОРЕЦ КУЛЬТУРЫ. МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА И ДУХОВНОЕ ПРОСТРАНСТВО ЧЕЛОВЕКА...

	 I. V. Tunkina. After the traces of the Siberian travel of D. G. Messerschmidt (1719–1727):  
	 records of archaeological monuments of the Urals and Siberia by artists of the Academic team  
	 of the Second Kamchatka Expedition (1733–1743). Part 1. Pisanicy (Petroglyphs) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   530

	 E. A. Miklashevich. Possibilities of reconstruction of lost rock art objects  
	 (at the example of the Maly Bayan-Kol in Tuva) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    552

	 A. N. Mukhareva. Petroglyphs on kurgan slabs of the burial ground at the foot  
	 of Mt Bolshoy Sibigur on the Yenisey .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   564

	 O. S. Sovetova. New rock images of the Tes period  
	 (after materials from the Tepsey archaeological microregion) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    572

	 A. E. Rogozhinskiy, V. V. Tishin. Tamgas of the Ashina dynasty in Central Asia . . . . . . . . . . . . .               582

THE BIRTH OF A STYLE . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           600

	 Yu. N. Esin, J. Magail, J.-O. Gantulga, C. Yeruul-Erdene. Chariot in the culture of the Bronze Age  
	 population of Central Mongolia (on materials from the Khoyd Tamir river valley) . . . . . . . . .            600

	 A. D. Tsybiktarov. The origin of deer stones of the Mongol-Transbaykalian type  
	 (socio-economic aspect) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        621

	 A. V. Polyakov. Parallels to the representations on bronzes from Minusinsk Hollows  
	 on deer stones from Mongolia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     634

	 K. V. Chugunov. The Tevsh style, deer stones of Mongolia and the nuclear animal style .  .  .  .  .  .  .  .   643

	 V. A. Kisel'. Image of deer on steles of the Mongol-Transbaykal type . . . . . . . . . . . . . . . . .                    656

	 N. Yu. Smirnov, D. V. Cheremisin. The vanishing hero. In search of the origins of one of the central  
	 subjects of the art of early nomads of Eurasia. Retrospective Perspective .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   670

THE LIVE ARCHAIC . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             706

	 M. F. Al'bedil'. Nepalese Hinduism: a live archaic .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   706

	 I. D. Tkachenko. Funerary-memorial complex of the mid-18th century near Mt Togyrtag  
	 (Republic of Khakassia) in the collection of the Russian Ethnographic Museum .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    713

	 N. Yu. Smirnov, Yu. G. Kustova. Sergey Aleksandrovich Teploukhov as an ethnographer:  
	 field notes about the ritual of Yzykh Tayyg in Minusinsk Kray. Records of 1924 . . . . . . . . . . . .              721

	 O. P. Ignatyeva. Regulated fear as a part of the Altaic cultural tradition .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .    732

	 T. N. Dmitrieva. Three travels to the Amur region . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            736

	 V. S. Buzin. Medical remedies and ‘sredstviya’ in South-Russian folk medicine  
	 (Lipetsk, Tambov, Penza oblasts) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    743

LIST OF ABBREVIATIONS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          750



582 https://doi.org/10.31600/978-5-907298-22-4.582-599

Тамги династии Ашина в Центральной Азии
А. Е. Рогожинский1, В. В. Тишин2

Аннотация. В настоящее время известно не менее 20 памятников — монументальных объектов 
и местонахождений петроглифов, на которых имеется около 50 символических изображений, рассматри-
ваемых специалистами как «тамги династии Ашина» Второго Тюркского каганата (682–744). Все недвижи-
мые памятники с такими тамгами сосредоточены на территории Монголии. По стилю и иконографии 
рисунков выделяются три вида тамги Ашина с подразделением на несколько типов. Устанавливается связь 
некоторых разновидностей тамги с представителями разных генеалогических ветвей династии:  
тип Ia — Бильге-каган (716–734), тип III — Элтериш-каган (682–691); тип IV — Капган-каган (694–716);  
типы Ib, Ic и тип II — линидж Элетмиш-йабгу / До-си-фу 咄悉匐. Также выявлена группа символов, для ко-
торых предполагается функция знаков-детерминативов, вероятно, указывавших на должностной статус 
или титул предъявителей тамги Ашина: йабгу — тамга-«крючок», шад — тамга-полумесяц. Проведенный 
анализ археологических и письменных источников раскрывает сложную систему визуального обозначения 
генеалогических связей и статусных отношений правящей элиты Второго Тюркского каганата.
Annotation. Presently, over 20 sites are known with monumental objects and locations of petroglyphs, where 
about 50 symbolic representations are found considered by researchers as ‘tamgas of the Ashina dynasty’ of the 
Second Turkic Qaghanate (682–744). All the immovable monuments with tamgas of this type are concentrated 
within the territory of Mongolia. In terms of the style and iconography of the representations, three variants of 
tamgas of the Ashina are distinguishable which in turn are subdivided into several types. It is possible to identify 
the ties of some variants of the tamgas with representatives of different genealogical branches of the dynasty:  
type Ia — Bilge Qaghan (716–734), type III — Elterish Qaghan (682–691); type IV — Qapghan Qaghan (694–716);  
types Ib, Ic and type II — the lineage of Eletmish-yabghu / Duoxifu 咄悉匐. Also a group of symbols has been 
distinguished for which a function of signs determinatives is supposed. Possibly, they indicated the status or title 
of the bearers of the tamga of the Ashina: yabghu — tamga-‘hook’, shad — tamga-crescent. The analysis conducted 
on archaeological and documentary sources suggests a complicated system of the visual designation of genealogical 
ties and status interrelations among the ruling elite of the Second Turkic Qaghanate.
Ключевые слова: тамга, династия Ашина, восточные тюрки, титулатура, генеалогия, Монголия.
Keywords: tamga, Ashina dynasty, eastern Turks, titular system, genealogy, Mongolia.

Введение
С1момента2открытия в конце XIX в. мемориаль-

ных стел Бильге-кагана и Кюль-тегина, увенчан-
ных «тамгой тюркского хана» (по В. В. Радлову), 
и вплоть до наших дней, когда тот же геральдиче-
ский знак рассматривается как «родовая тамга 
второй тюркской династии (682–744)» (Кляшторный, 
1971. С. 250; 1980. С. 93–94), мало кто из исследовате-
лей затрагивал коренные вопросы указанной в за-
головке темы: в чем состоит иконографическое 
своеобразие знака, каково его историческое проис-
хождение и смысловое значение. Одним из не-
многих, кто внес заметный вклад в разработку этих 
вопросов, выступает российский археолог Дмитрий 
Глебович Савинов (Савинов, 2015). Так, едва ли не 
первым он предпринял попытку выделить «основ-
ные линии» иконографии эмблемы, тем самым 

1  050010, Казахстан, Алматы, пр. Достык, д. 44. Институт 
археологии им. А. Х. Маргулана Министерства образования 
и науки Республики Казахстан. Адрес электронной почты: 
alexeyro@hotmail.com.
2  670047, Россия, Республика Бурятия, Улан-Удэ, ул. Сахьяно-
вой, д. 6. Институт монголоведения, буддологии и тибето-
логии СО РАН. Адрес электронной почты: tihij-511@mail.ru.

обозначив типологическое многообразие извест-
ных воспроизведений «тамги династии Ашина» 
(Там же. С. 66–67). Ему же принадлежит развитие 
одной из правдоподобных версий, объясняющей 
генезис знака как «преобразование прежних, в ос-
новном еще реалистических, изображений горных 
козлов, характерных для наскального искусства 
предшествующего времени, в крайне схематиче-
ский рисунок» (Савинов, 2015. С. 71–72; 1984. С. 74–75). 
Убедительно звучит предположение, что появле-
ние династийной эмблемы правителей возродив-
шегося на рубеже VII–VIII вв. государства восточных 
тюрков «могло быть «государственным» заказом 
и произойти в какой-то минимальный срок благо-
даря изобретению «основных линий», что сразу 
выделило их (изображения-тамги. — А. Р., В. Т.) из 
окружающего мира петроглифов и не дает возмож-
ности для типологических построений» (Савинов, 
2015. С. 72). Наконец, справедливо указание на то, 
что секрет семантики тамгообразного изображения 
раскрывается при рассмотрении исторического 
контекста, в котором внезапно появилась и бес-
следно исчезла «тамга династии Ашина». Отталки-
ваясь от этих положений и опуская излишнее здесь 



А. Е. РОГОЖИНСКИЙ, В. В. ТИШИН. ТАМГИ ДИНАСТИИ АШИНА В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 583

пространное историографическое вступление, 
ниже излагаем результаты нашего историко-архе-
ологического исследования, касающегося типоло-
гии «тамги династии Ашина», атрибуции знаков 
различного облика, исторических условий их при-
менения и возможных смысловых значений.

Обзор источников
Символические изображения, в разной степе-

ни напоминающие фигуру горного козла и рас-
сматриваемые как «тамга династии Ашина», пред-
ставлены на недвижимых памятниках двух кате-
горий: 1) на малых архитектурных формах мемо-
риальных комплексов правящей элиты восточных 
тюрков (скульптурах, стелах и фигурных поста-
ментах, стенках каменных «саркофагов» и балба-
лах); 2) как наскальные изображения, т. е. тамга-
петроглифы. Третью категорию составляют не-
многочисленные портативные изделия с прочер-
ченными на их поверхности знаками: серебряные 
сосуды из мог. Юстыд и Муруйского клада (сосуд 2), 
чаша из Монголии, точное место находки которой 
неизвестно (Кубарев, 1984. С. 73, рис. 12, 1; Тишин и др., 
2020б. С. 195–198, табл. 4; 5, 1; Рогожинский, Железняков, 
2019. С. 173–176, рис. 2). Недвижимые памятники 
обладают особой ценностью, поскольку своим 
местоположением фиксируют пространственную 
локализацию участников определенных истори-
ческих актов, что засвидетельствовано знаками 
идентичности разных тамгопользователей и не-
редко — комментирующими текстами. Династий-
ная эмблема правящего клана восточных тюрков 
встречается преимущественно на мемориальных 
объектах, но к настоящему времени заметно уве-
личилось и количество известных тамга-петрогли-
фов, связанных с руническими текстами и зача-
стую включенных в собрания тамгообразных зна-
ков иных форм. К сожалению, из коротких публи-
каций таких открытий порой сложно получить 
полное представление о местоположении «тамги 
династии Ашина» в составе петроглифического 
комплекса или археологического ландшафта в це-
лом. В этой связи приветствуется почин японского 
исследователя Т. Осавы в систематическом изуче-
нии не только мемориальных объектов тюркской 
элиты, сосредоточенных в былых военно-полити-
ческих центрах кочевых объединений, но и место-
нахождений тамга-петроглифов Ашина и родо-
племенных знаков в низкогорных ландшафтах 
Монголии, традиционно использовавшихся для 
зимних кочевий (Osawa, 2018. Р. 13, 24).

В нашем исследовании учтено 29 изображений 
«тамги династии Ашина» из двенадцати мемори-
альных комплексов времени Второго Тюркского 
каганата. Однако в эту коллекцию не вошла часть 
тамгообразных изображений из комплекса Дон-
гойн Ширээ: из 16 описываемых авторами знаков 
типа «янгир тамга», выбитых на стелах, нами ото-
браны лишь девять, хорошо различимых на опу-
бликованных фотографиях (Цогтбаатар и др., 2017). 
Также нужно отметить, что рассмотрение эстам-
пажей верхней части стелы из Онги, изготовлен-
ных Г. Рамстедтом и С. Пяльси в 1909 г. (Osawa, 2011a. 
P. 163, fig. 13), выявляет неточность на ретуширован-
ной копии памятника, помещенной В. В. Радловым 
в третий выпуск «Атласа древностей Монголии» 
(Атлас…, 1896. Табл. LXXXIII, 2); при ретушировании 
эстампажа Н. М. Ядринцева выветренные трещины 
на камне были восприняты как дополнительная 
поперечная черта на тамге в форме крючка и как 
еще один похожий знак, пересекающий «ханскую 
тамгу». Следовательно, на обеих сторонах стелы и, 
по-видимому, на 11-м балбале комплекса Онги 
трижды изображена пара идентичных знаков: 
тамга-«крючок» и «тамга династии Ашина». Кроме 
того, рассмотрение не ретушированных фотосним-
ков Н. Базылхана (TÜRIK BITIG) балбала шада тöлеш 
из комплекса Бильге-кагана позволило определить 
на широкой грани камня три отдельных знака: 
тамгу-полумесяц, «ханскую тамгу» и знак в форме 
серпа с рукоятью и дополнительной боковой ли-
нией. Последний знак отличается меньшей глуби-
ной выбивки и мог появиться на балбале позже 
других, но в целом подобная комбинация из трех 
тамга-петроглифов присутствует на скале Их би-
чигт (вместо тамги-полумесяца изображен знак-
«крючок»); точные аналогии серповидной тамге 
известны в Бичигт улаан хад и на Тэсинской стеле.

Тамги-петроглифы представлены на восьми 
местонахождениях как одиночные знаки и не-
большие серии, в сопровождении рунических 
текстов и/или в составе собраний знаков разных 
типов. Всего учтено 12 изображений «тамги дина-
стии Ашина», но местонахождение одной из них 
неизвестно — Сулбур ула (Атлас…, 1899. Табл. CXVIII, 
3). Таким образом, вместе с упомянутыми тамгами 
на трех сосудах общее количество рассматривае-
мых изображений составляет 45 знаков.

Все «тамги династии Ашина», нанесенные на 
недвижимые объекты, сосредоточены на террито-
рии современной Монголии, главным образом, 
в центральных областях страны (рис. 1). За преде-



584 ТВОРЕЦ КУЛЬТУРЫ. МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА И ДУХОВНОЕ ПРОСТРАНСТВО ЧЕЛОВЕКА...

лами ареала подлинные тамги Ашина представле-
ны только на сосудах из ограды в мог. Юстыд на 
Российском Алтае и Муруйского клада на Ангаре. 
Вопреки неоднократно высказанному в свое время 
А. Д. Грачом суждению (Грач, 1957. С. 408, 412–414, рис. 
16; 1973. С. 323–324, рис. 1, 17–20), ареал тамга-петро-
глифов, в полной мере соответствующих по стилю 
и иконографии своеобразной эмблеме на орхон-
ских мемориалах, не выходит за пределы областей 
Центральной Азии, которые непосредственно под-
падали под суверенитет правителей Второго Тюрк-
ского каганата (682–744). Единичные весьма схема-
тично выполненные изображения козлов на камне 
из Минусинской котловины и Тувы (Савинов, 1984. 
С. 74–75) в действительности не обладают тем са-
мым набором «основных линий», который отли-
чает «тамгу династии Ашина». Зооморфные изо-

бражения, приведенные в качестве аналогий там-
ге Ашина и тувинским петроглифам «типа Чурук-
туг-Кырлан» из Казахстана и Кыргызстана (Грач, 
1957. Рис. 16, 28–38), таковыми также не являются. 
Не выдерживает критики и недавняя попытка 
ассоциировать заурядное зооморфное изображение 
над рунической надписью из Чуйской долины 
с «тамговым знаком <...> относящимся к типу изо-
бражений «горного козла», известного в составе 
крупных памятников с территории Монголии» 
(Тишин и др., 2020а. С. 49, рис. 7); при внимательном 
рассмотрении ни датировка подновления древне-
го рисунка, ни его форма не дают оснований для 
подобных заключений. В целом необходимо от-
метить безрезультатность и бесперспективность 
поиска в казахстанско-среднеазиатском ареале 
древнетюркской государственности «тамги дина-

Рис. 1. Карта местонахождений памятников с тамгами династии Ашина: 1 — Юстыд; 2 — Муруйский клад; 
3 — Шивээт улан; 4 — Бага Хайрхан; 5 — Шатар Чулуу; 6 — Тээгийн овор; 7 — Онги; 8 — Карабалгасун II;  
9 — Хушо-Цайдам III; 10 — Бильге-каган; 11 — Кюль-тегин; 12 — Хуль-Асхете; 13 — Бичигт улаан хад;  
14 — Хангидай; 15 — Улаачулуут; 16 — Унгету; 17 — Мухар; 18 — Уртын гол; 19 — Их бичигт; 20 — Чойрэн;  
21 — Донгойн Ширээ
Fig. 1. Map of the locations of sites with tamgas of the Ashina dynasty: 1 — Yustyd; 2 — Muruysky Island hoard;  
3 — Shiveet Ulan; 4 — Baga Khaikhan; 5 — Shatar Chuluu; 6 — Teegiin Ovor; 7 — Ongi; 8 — Karabalgasun II;  
9 — Khöshöö-Tsaidam III; 10 — Bilge Qaghan; 11 — Kül Tegin; 12 — Khul-Askhete; 13 — Bichigt Ulaan Khad;  
14 — Khangidai; 15 — Ulaachuluut; 16 — Ungetu; 17 — Mukhar; 18 — Urtyn gol; 19 — Ikh Bichigt; 20 — Choiren;  
21 — Dongoin Shiree



А. Е. РОГОЖИНСКИЙ, В. В. ТИШИН. ТАМГИ ДИНАСТИИ АШИНА В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 585

стии Ашина», какой она представляется на каган-
ско-княжеских мемориалах восточных тюрков 
первой половины VIII в.

Типы «тамги династии Ашина»
Среди исследователей почти нет разногласий 

по поводу определения вида животного, образ 
которого передает стилизованная фигура, как на 
стелах Бильге-кагана и Кюль-тегина, изготовлен-
ных присланными из Китая мастерами по при-
казу танского императора Сюань-цзуна (712–756): 
чаще в нем опознают горного козла (Войтов, 1987. 
С. 102; Mert, 2008. S. 297; Самашев и др., 2010. С. 35) или 
барана (Osawa, 2010b; 2011a. P. 157 ff.; 2011b. S. 619, 621); 
Н. Базылхан справедливо отмечает синкретиче-
ский характер этого образа (Базылхан, 2019. C. 37). 
В рисунке используется стилистический прием, 
довольно точно охарактеризованный Д. Г. Савино-
вым (первая «основная линия»): передняя часть 
фигуры передана изящной линией, напоминаю-
щей фигурную скобку, — почти вертикальная ли-
ния круто загнутого на конце рога соединяется со 
второй, вырисовывая короткую заостренную мор-
дочку зверя, слегка вытянутую вперед шею и пря-
мую, поставленную под углом переднюю ногу, 
неожиданно оканчивающуюся выступающей 
вперед «лапкой». Линии спины и задней ноги без 
«лапки» довершают силуэт персонажа, загадоч-
ность которого более всего выдает несоразмерный 
«хвост» — длиной до верхнего края рога и подни-
мающийся прямо от спины, а не от точки соеди-
нения спины и задней ноги. Как видно, обрисован-
ная фигура менее всего походит на схематичное 
изображение реального козерога. Напротив, основ-
ная группа идентификационных признаков вы-
дает в ней образ синкретического существа: чрез-
мерно длинный рог, загнутый на конце так, что 
трудно представить, как его острым концом можно 
поразить противника; «хвост», более всего напо-
минающий вздымающееся кверху крыло мифи-
ческого зверя, но также — вздыбленный хвост воз-
бужденного коня или быка; выступающая снизу 
от передней ноги короткая линия может быть 
сравнима не с копытом, а с лапой шагающего хищ-
ника. В целом идеограмма, созданная «табгачски-
ми» каменотесами на восточной стороне стел 
Кюль-тегина и Бильге-кагана, т. е. на стороне, про-
тивоположной более почетной западной грани, 
занятой текстом императора Сюань-цзуна (Osawa, 
2011a. P. 154), — представляла собой странное симво-
лическое изображение, которое воспринимается 
сегодня как «тамга династии Ашина».

Точно в таком виде изображение присутствует 
еще только на безымянном балбале из комплекса 
Хушо-Цайдам III, расположенном в непосредствен-
ной близости от мемориалов Кюль-тегина и Биль-
ге-кагана (500–800 м). Обозначим эти три изобра-
жения «тамги династии Ашина» как тип Ia, по-
скольку по формальным признакам иконографии 
и стиля выделяется еще несколько вариантов на-
чертания знака (рис. 2).

На обеих сторонах Онгинской стелы и на 11-м 
балбале этого комплекса в изображении тамги от-
сутствует только «лапка» на передней ноге персо-
нажа. Такой вариант трактовки (тип Ib) присутству-
ет в отдельных изображениях на стелах № 8, 10, 11 
комплекса Донгойн Ширээ, возле рунической над-
писи на горе Бага Хайрхан, а также на сосуде 2 из 
Муруйского клада и на чаше из Монголии. Отсут-
ствие «хвоста» у двух фигур на стелах Донгойн 
Ширээ и гравированном рисунке из Бага Хайрхан 
можно отнести на счет небрежности исполнения. 
Вариант типа Ic представлен крупной серией изо-
бражений, в которых отсутствует «лапка» и ис-
пользована третья модель «основной линии», по 
Д. Г. Савинову: «П-образное построение фигуры, 
когда одной линией изображаются туловище и но
ги, к которым прибавляются морда, рог и хвост» 
(Савинов, 2015. С. 67, рис. 1, 5–8).

На изваянии (головной балбал) из комплекса 
Хушо-Цайдам III тамга Ашина представлена иначе: 
без «лапки» на передней ноге персонажа и с очень 
длинной линией, смещенной к точке пересечения 
линий спины и задней ноги, которая, несомненно, 
передает хвост. В том, что такая значимая иконо-
графическая деталь не является случайной ошиб-
кой резчика, убеждают другие примеры подобных 
изображений (рис. 2, тип IIа). Это позволяет нам 
выделить второй тип изображений (тип IIa и IIb), 
которые с большей или меньшей условностью 
передают схематичный силуэт козерога с необык-
новенно длинным хвостом.

Особый тип тамгообразных рисунков на мону-
ментах составляют несколько изображений, кото-
рые вполне определенно передают образ скачуще-
го горного козла (тип III). К характеристике именно 
этой весьма малочисленной группы знаков отно-
сится все сказанное специалистами относительно 
сходства «тамги династии Ашина» со схематичны-
ми наскальными рисунками тюркского периода. 
Только присутствие подобных изображений рядом 
с другими тамгообразными знаками на стенах 
саркофагов в Шатар Чулуу или Унгету вынуждает 



586 ТВОРЕЦ КУЛЬТУРЫ. МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА И ДУХОВНОЕ ПРОСТРАНСТВО ЧЕЛОВЕКА...

Рис. 2. Тамги династии Ашина. Типология знаков. Тип Ia: 1 — Бильге-каган, стела; 2 — Кюль-тегин, стела; 
3 — Хушо-Цайдам III, балбал. Тип Ib: 1 — Онги, стела; 2 — Онги, балбал; 3 — Донгойн Ширээ, стела № 8;  
4 — Донгойн Ширээ, стела № 10; 5 — Донгойн Ширээ, стела № 11; 6 — Бага Хайрхан I, петроглиф;  
7 — Муруйский клад, сосуд 2; 8 — сосуд из Монголии. Тип Iс: 1 — Хуль-Асхете, барельеф; 2 — Бильге-каган, 
балбал; 3 — Шивээт улан, статуя льва; 4 — Унгету, статуя № 16; 5 — Унгету, саркофаг; 6 — Донгойн Ширээ, 
стела № 5; 7 — Юстыд, сосуд. Тип IIa: 1 — Хушо-Цайдам III, статуя (головной балбал); 2 — Донгойн Ширээ, 
стела № 6; 3 — Хангидай, петроглиф; 4 — Тээгийн овор, петроглиф. Тип IIb: 1 — Шивээт улан, статуя льва;  
2 — Их бичигт, петроглиф; 3, 4 — Гурван сайхан, петроглифы; 5, 6 — Улаачулуут, петроглифы.  
Тип III: 1 — Чойрэн, статуя; 2 — Карабалгасун II, стела; 3 — Унгету, саркофаг; 4, 5 — Шатар Чулуу, саркофаг. 
Тип IV: 1 — Мухар, постамент-черепаха; 2–5 — Донгойн Ширээ, стелы № 5, 8, 9, 11; 6 — Бичигт улаан хад, 
петроглиф; 7 — Сулбур ула, петроглиф.
Прорисовки знаков А. Е. Рогожинского c фотографий: Ib, 1, 2 — по: Osawa, 2011; Ib, 3–5; Ic, 6; IIa, 2; Ib,  
7 — по: Тишин и др., 2020б; Ib, 6 — по: Munkhtulga, 2012; IIa, 4 — по: Болдбаатар и др., 2017; IIb,  
5, 6 — по: Osawa, 2018; IV, 2–5 — по: Цогтбаатар и др., 2017; IV, 7 — по: Радлов, 1899; остальные — по: TÜRIK BITIG
Fig. 2. Tamgas of the Ashina dynasty. Typology of the signs. Type Ia: 1 — Bilge Qaghan, stele; 2 — Kül Tegin, stele;  
2 — Khöshöö-Tsaidam III, balbal. Type Ib: 1 — Ongi, stele; 2 — Ongi, balbal; 3 — Dongoin Shiree, stele No. 8;  
4 — Dongoin Shiree, stele No. 10; 5 — Dongoin Shiree, stele No. 11; 6 — Baga Khairkhan I, petroglyph; 7 — Muruysky 
hoard, vessel 2; 8 — vessel from Mongolia. Type Iс: 1 — Khul-Askhete, bás-relief; 2 — Bilge Qaghan, balbal;  
3 — Shiveet Ulan, lion statue; 4 — Ungetu, statue No. 16; 5 — Ungetu, sarcophagus; 6 — Dongoin Shiree, stele No. 5;  
7 — Yustyd, vessel. Type IIa: 1 — Khöshöö-Tsaidam III, statue (head balbal); 2 — Dongoin Shiree, stele No. 6;  
3 — Khangidai, petroglyph; 4 — Teegiin Ovor, petroglyph. Type IIb: 1 — Shiveet Ulan, lion statue; 2 — Ikh Bichigt, 
petroglyph; 3, 4 — Gurvan Saikhan, petroglyphs; 5, 6 — Ulaachuluut, petroglyphs. Type III: 1 — Choiren, statue; 
2 — Karabalgasun II, stele; 3 — Ungetu, sarcophagus; 4, 5 — Shatar Chuluu, sarcophagus. Type IV: 1 — Mukhar, turtle 
pedestal; 2–5 — Dongoin Shiree, steles Nos. 5, 8, 9, 11; 6 — Bichigt Ulaan Khad, petroglyph; 7 — Sulbur Ula, petroglyph.
Tracings by A. E. Rogozhinskiy of the signs from photographs: Ib, 1, 2 — after Osawa, 2011; Ib, 3–5; Ic, 6; IIa, 2;  
Ib, 7 — after Тишин и др., 2020б; Ib, 6 — after Munkhtulga, 2012; IIa, 4 — after Болдбаатар и др., 2017; IIb, 5, 6 — after 
Osawa, 2018; IV, 2–5 — after Цогтбаатар и др., 2017; IV, 7 — after Радлов, 1899; other — after TÜRIK BITIG



А. Е. РОГОЖИНСКИЙ, В. В. ТИШИН. ТАМГИ ДИНАСТИИ АШИНА В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 587

рассматривать их как удостоверительные символы, 
а не элементы декора.

Наконец, самую малую группу изображений 
«тамги династии Ашина» образуют знаки, также 
во всем напоминающие силуэт козерога, но с «ром-
бовидной» головой (тип IV). Знак встречается как 
на монументах, так и среди петроглифов, но мож-
но думать, что наиболее ранним из них, послужив-
шим образцом для последующих воспроизведений, 
является рельефное изображение на боковой грани 
постамента-черепахи из Мухар. Именно в этом 
единственном пластическом изображении знака 
отчетливо проступают контуры «основной линии» 
иконографии «тамги династии Ашина» типа Ia и Ib 
(абрис передней части фигуры почти точно совпа-
дает), дополненные двумя новыми штрихами 
у головы животного. Все другие изображения в раз-
ной мере повторяют главные элементы фигуры 
из Мухар, усложняя, детализируя или упрощая 
прототип.

В сущности, представленная нами типология 
«тамги династии Ашина» основана на формальных 
критериях сходства знаков, поэтому на деле близ-
кие по иконографии типы I и II следует рассматри-
вать как одну совокупность, однако мы сохраняем 
ее условное разбиение для выяснения относитель-
ной хронологии памятников и их синхронизации. 
При этом следует заметить, что в составе данного 
множества изображения типа Ia выступают как 
прототип для всех остальных изображений знака, 
поскольку ни на других монументах, ни среди 
тамга-петроглифов их точные копии не встреча-
ются, однако есть много примеров воспроизведе-
ния похожих знаков без одной малопонятной де-
тали — «лапки» на передней ноге. Таким образом, 
фактически выделяются три вида «тамги династии 
Ашина»: 1-й — типы I и II; 2-й — тип III; 3-й — тип IV.

Существует еще одна разновидность тамго
образных знаков, зафиксированных на южной 
стенке саркофага в Унгету и среди тамга-петрогли-
фов Монголии: в форме двухголового козла; интер-
претация знака как символического изображения 
Восточного и Западного Тюркских каганатов (Mert, 
2008. S. 299) может рассматриваться как оригиналь-
ная догадка.

Синхронизация и датировка знаков
Датировка большинства тамга-петроглифов 

и монументов, которые отмечены «тамгами ди
настии Ашина», даже сопровождающихся эпигра-
фическими текстами, во многом остается спорной 

и надежно не установленной. Приступая к реше-
нию такой задачи, помимо традиционных мето-
дик комплексного историко-археологического 
подхода, мы основываемся в своем анализе на 
приемах исследования, апробированных в тамго-
ведении Центральной Азии, что требует некоторых 
предварительных пояснений. 

На сегодняшний день может считаться уста-
новленным существование в тюркский период 
двух видов знаков коллективной идентичности — 
династийных (эмблемы правящей элиты) и родо-
племенных (Osawa, 2010b. S. 342–344; Кляшторный, 
1980. C. 92–93; Базылхан, 2019; Тамги…, 2019. С. 253, 
275), в то время как использование лично-семей-
ных знаков кочевниками центрально-азиатских 
степей оспаривается (Батманов, 1963. С. 298–302; 
Кляшторный, Самбу, 1971. C. 247–249). Мнение об 
имманентном существовании и регулярном при-
менении в тот период родоплеменных знаков 
кочевников пока остается лишь предположением: 
количество датированных памятников VII в. и бо-
лее раннего времени — невелико, условия начала 
систематического применения знаков типа тамга 
в достаточной мере еще не изучены (Osawa, 2010b. 
S. 349; Тишин, 2018). Между тем на эмпирическом 
уровне исследований разрабатываются и успешно 
применяются приемы анализа собраний знаков 
на портативных и недвижимых объектах, методы 
регионального картирования знаков, которые по-
зволяют получить порой удовлетворительные 
результаты, будучи подкреплены данными пись-
менных, археологических и нумизматических 
источников. Методы тамговедения используются 
в нашем исследовании для синхронизации, дати-
ровки и отчасти — для атрибуции некоторых зна-
ков, связанных в собраниях с «тамгой династии 
Ашина» (рис. 3).

Имеются несколько объектов, позиция которых 
на временной шкале может считаться установлен-
ной, для того чтобы послужить хронологическим 
репером в определении релятивной позиции дру-
гих памятников. К таковым относятся в первую 
очередь мемориальные комплексы Кюль-тегина 
(732 г.) и Бильге-кагана (735 г.), а также недавно от-
крытый монгольскими археологами комплекс 
Донгойн Ширээ (735–745 гг.), с теми оговорками, что 
ритуальный объект возник, судя по двум радио-
карбоновым датам, в период образования Второго 
Тюркского каганата, но значительная часть тамго-
образных изображений и содержательная надпись 
на восточной стороне стелы № 6 создавались на 



588 ТВОРЕЦ КУЛЬТУРЫ. МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА И ДУХОВНОЕ ПРОСТРАНСТВО ЧЕЛОВЕКА...

заключительном этапе истории государства тюрков 
в Центральной Азии и позже (Монхтулга, Осава, 2015. 
С. 53; Цогтбаатар и др., 2017. С. 74–76, 88–89). К опор-
ным памятникам следует отнести также барельеф 
с эпитафией и тамгой из Хуль-Асхете при условии 
омоложения даты его воздвижения в «год свиньи» 
на один цикл (735 г.), хотя бы на том основании, что 
вырезанный над сидящей фигурой знак относится 

к тому же типу Ic, что и тамга Ашина на балбале 
тöлеш шада из комплекса Бильге-кагана3.

3  От предыдущих прочтений надписи Хуль-Асхете 
разительно отличается реконструкция текста Т. Осавой, 
идентифицировавшим на памятнике еще несколько строк, 
в том числе упоминание в тексте кланового имени  
(a)š(ï)n(a)š (Osawa, 2010a). Однако, как отметил О. Юналь, 
отсутствие в публикации японского исследователя новых 

Рис. 3. Сочетание тамги династии Ашина с другими знаками. 1 — Онги, стела (сверху) и балбал;  
2 — Хушо-Цайдам III, статуя (головной балбал); 3 — Карабалгасун II, стела; 4 — сосуд из Монголии;  
5 — Их бичигт, петроглиф; 6 — Бильге-каган, балбал; 7 — Муруйский клад, сосуд 2; 8 — Донгойн Ширээ,  
стела № 5; 9 — Уртын гол, петроглифы; 10 — Мухар, постамент-черепаха; 11 — Чойрэн, статуя
Fig. 3. Combinations of tamgas of the Ashina dynasty with other signs. 1 — Ongi, stele (above) and balbal;  
2 — Khöshöö-Tsaidam III, statue (head balbal); 3 — Karabalgasun II, stele; 4 — vessel from Mongolia; 5 — Ikh Bichigt, 
petroglyph; 6 — Bilge Qaghan, balbal; 7 — Muruysky hoard, vessel 2; 8 — Dongoin Shiree, stele No. 5;  
9 — Urtyn gol, petroglyphs; 10 — Mukhar, turtle pedestal; 11 — Choiren, statue



А. Е. РОГОЖИНСКИЙ, В. В. ТИШИН. ТАМГИ ДИНАСТИИ АШИНА В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 589

Поскольку время появления своеобразных 
знаков на мемориалах Кюль-тегина и Бильге-ка-
гана известно, датировка тождественной тамги на 
балбале из Хушо-Цайдам III, вероятно, лежит в ко-
ротком интервале 732–735 гг. В таком случае к этой 
дате близки еще два знака на «головном балбале» 
из Хушо-Цайдам III — тамга Ашина типа IIa и тамга-
«крючок» (иногда в форме этого знака видят изо-
бражение змеи (Osawa, 2011a, P. 156 ff.), но такое ото-
ждествление маловероятно, так как тамга-змея 
широко распространена в тюркский период и име-
ет иную иконографию; см. ниже). Аналогичное 
сочетание знаков можно видеть на стеле и балбале 
Бильге Ышбара-тамгана из комплекса Онги, на 
скале в местности Их бичигт, на чаше из Монголии 
и, наконец, на стеле Карабалгасун II, которая явля-
ется, как полагает Т. Осава, украшенной резным 
декором опорой ворот неизвестного сооружения, 
переиспользованной для мемориала Кунчи Буйру-
ка (или Акунч Буйрука) в период после 680 г. (Osawa, 
2010b. P. 348–349). Впрочем, недавно Р. Алимов пере-
читал имя меморианта как Куз Буйрук — и считает 
возможным по палеографическим особенностям 
надписи отнести ее к периоду Уйгурского каганата 
(Alimov, 2015), хотя другие примеры использования 
тамги Ашина и тамги-«крючка» в уйгурское время 
не известны. Кроме последнего примера (тип III), 
на перечисленных памятниках представлена «там-
га династии Ашина» первого вида (типы Ib и II), 
причем знак на сосуде до его подновления имел, 
по-видимому, облик тамги, как на стеле и балбале 
из Онги (тип Ib). Какие дополнительные выводы 
позволяют сделать наши наблюдения?

Как предполагал В. Е. Войтов (1989), Онгинский 
памятник можно связать с братом Эльтериш-ка-
гана и Капган-кагана, который при обоих братьях-
каганах, по китайским источникам, командовал 
левым (восточным) крылом (см. также: Dobrovits, 
2005). Если следовать отождествлению мемориан-
та стелы с Элетмиш-йабгу, или До-си-фу 咄悉匐, 
младшим братом Эльтериш-кагана, то умер он, по 
вычислениям Т. Осавы, «в год дракона, в седьмой 
месяц» (прочтение «год дракона» не является обще-
принятым, см., напр.: Ölmez, 2016. S. 50); его тризна 
состоялась в июле 716 или 717 г., а дату установки 
самого монумента японский исследователь опре-
деляет в промежутке 725–732 гг. (Osawa, 2011a. P. 197), 
с чем в целом можно согласиться.

эстампажей не позволяет обсуждать данную реконструк-
цию (Ünal, 2015. S. 272, 274, 283, dipnot 12).

Однако тамга Ашина из Онги, как показывает 
типология, является производной от знака типа Ia; 
следовательно, датировка памятника Элетмиш-
йабгу должна быть не ранее 732 г., что перемещает 
интервал вероятного времени его создания в ко-
роткий промежуток от момента воздвижения 
стелы Кюль-тегина до гибели Бильге-кагана, слу-
жить которому призывает онгинская эпитафия, 
т. е. 732–734 гг. 

Существует определенная (вероятно, генеало-
гическая и статусная) связь между предъявителя-
ми одинаковой пары знаков идентичности: тамги 
Ашина и тамги-«крючка». Вопреки мнению об 
этой паре как о цельном знаке — «козловидной 
тамге с диакритическими значками» — и личной 
тамге какого-либо представителя Ашина (Войтов, 
1989. С. 42, 48), оба символа представляются разны-
ми тамгами: они встречаются разрозненно и не-
зависимо друг от друга на разных памятниках. 
Помимо названных объектов, в пределах Монго-
лии и на юге Сибири тамга-«крючок» еще встре-
чается на стеле № 4 в Донгойн Ширээ рядом с дру-
гим знаком, трижды изображена на скале Калбак-
Таш I и, может быть, она же прочерчена на стеле 
с рунической надписью в Кара-кату на Алтае (знак 
подновлен и дополнен двумя поперечными 
штрихами). Маловероятно, чтобы столь редкий 
знак являлся родоплеменной тамгой, хотя ис-
ключать такую возможность рано; следует пред-
положить, что тамга-«крючок» относилась к раз-
ряду особых знаков идентичности, указывавших 
на статусное положение предъявителя (вариант 
интерпретации см.: Kıdırali, Babayar, 2015. S. 26–27). 
Рассмотрим известные случаи сочетания этого 
знака с другими.

В паре с тамгой Ашина тамга-«крючок» рас-
полагается перед головой козерога слева (Онги), 
слева внизу (статуя в Хушо-Цайдам III) и лишь од-
нажды — сверху, над тамгой типа III (Карабалгасун 
II). Только в Их бичигт дополнительно справа от 
тамги Ашина изображена серповидная тамга; к со-
жалению, связь этой «триады», как и остальных 
выбитых здесь тамга-петроглифов, с наскальной 
надписью и упоминаемым в ней Боз-ханом (Бат-
тулга, 2005. C. 158–160) остается предположительной. 
В Онги одинаковая пара знаков принадлежит и ме-
морианту надписи на стеле (Элетмиш-йабгу), 
и установившему здесь балбал его сыну Бильге 
Ышбара-тамгану (Войтов, 1989. С. 48, 49; Osawa, 2011a. 



590 ТВОРЕЦ КУЛЬТУРЫ. МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА И ДУХОВНОЕ ПРОСТРАНСТВО ЧЕЛОВЕКА...

P. 158, 193–194)4. Это может означать принадлежность 
обоих к одной генеалогической ветви (тамга Аши-
на) и сохранение за обоими одинакового статуса 
(титула или должности), например, наследование 
определенных правовых связей с неким коллек-
тивным тамгопользователем (племенем или груп-
пой племен), обозначенным здесь символом в виде 
тамги-«крючка».

Приблизиться к пониманию значения допол-
нительного знака-«крючка» к тамге Ашина позво-
ляет анализ другого подобного парного сочетания — 
с тамгой в форме полумесяца. Такое сочетание за-
фиксировано не менее пяти раз: на широкой грани 
балбала тöлеш шада в комплексе Бильге-кагана, 
дважды на сосуде 2 из Муруйского клада, на стелах 
№ 5 и 9 в Донгойн Ширээ, а также в собраниях там-
га-петроглифов Бичигт хад и Булган уул. Тамга-
полумесяц соседствует с «тамгами династии Аши-
на» двух видов: 1-го (Ib, Ic, IIa и IIb) и 3-го (тип IV). 
Примечательно, что на балбале и сосуде помимо 
парных изображений есть и одиночная тамга-по-
лумесяц, в первом случае определенно связанная 
с надписью тöлеш шада. Стела № 5 в Донгойн Ши-
рээ с собранием указанных знаков располагалась 
рядом со стелой № 6, испещренной руническими 
текстами, в том числе с упоминанием меморианта, 
наделенного титулом йабгу, а затем — тöлеш шад 
(Цогтбаатар и др., 2017. C. 74–76). К сожалению, в ци-
тируемой работе не представлены эстампажи или 
качественные фотоснимки надписи, необходимые 
для верификации перевода. 

Все другие известные памятники с тамгой-по-
лумесяцем, их ареал распространения и хроноло-
гия специально рассмотрены нами при анализе 
собраний знаков на сосудах Муруйского клада 
(Тишин и др., 2020б). Здесь необходимо кратко на-
помнить главные выводы: обладателями знака 
могли являться представители пока не идентифи-
цированного привилегированного клана, вероятно, 
относившегося к телэской (или уже — уйгурской) 
группировке племен, которые сохраняли высокий 
статус в этнополитической иерархии и Второго 
Тюркского каганата, и на начальном этапе станов-
ления власти уйгурских каганов. Однако такая 
интерпретация не объясняет, например, присут-

4  Т. Осава сопоставляет его с упомянутым в ЦФЮГ  
(цз. 975, с. 3а) под 10.08.723 г. послом от тюрков к танскому 
двору «великим предводителем» (да шоу-лин 大首領) 
А-ши-на Сэ-бо да-гань 阿史那瑟鉢逹干 (см. также: Цэнь 
Чжун-мянь, 1958. С. 421), где второй элемент сэ-бо 瑟鉢 
передает титул ышбара (Osawa, 2011a. P. 196).

ствие одиночной тамги-полумесяца на балбале 
шада (очевидно, принадлежавшего династии Аши-
на) из комплекса Бильге-кагана и на вершине Тер-
хинской (Тариатской) стелы Элетмиш Бильге-ка-
гана (уйгурская династия Яглакар). Кроме того, 
знак-полумесяц неоднократно встречается в паре 
с серповидной тамгой, в то время как, например, 
мемориант с титулом чор наскальной надписи 
Шаахар I выступает в единственном лице (Mert, 
2009. S. 13–15). Примечательно, что при наличии 
нескольких известных сочетаний знака-полумеся-
ца с тамгами других видов нет ни одного примера, 
где бы он фигурировал вместе с тамгой-«крючком». 
Иными словами, оба знака (в форме крючка и полу-
месяца) проявляют свойства дополнительных 
знаков-детерминативов при определенном классе 
знаков идентичности, которые рассматриваются 
как династийные тамги или тамги правящей эли-
ты. При этом использование первого знака с тамгой 
Яглакар не отмечается, но существование других 
подобных знаков-детерминативов у представите-
лей каганского рода уйгуров подтверждается до-
полнительным символом над династийной тамгой, 
гравированной на плите с эпитафией Кары Чор-
тегина (776–795) в Сиане (Alyılmaz, 2013. S. 18–19).

В целом, для памятников Второго Тюркского 
каганата характерно использование тамги-
«крючка» только обладателями «тамги династии 
Ашина» первого вида (типы Ib, Ic и IIb), в то время 
как тамга-полумесяц применялась также владель-
цами тамги третьего вида (тип IV; дважды в Дон-
гойн Ширээ) и, по-видимому, продолжала исполь-
зоваться до установления власти уйгурских каганов 
(Могойн Шинэ Усу, Терхинская стела).

Большой интерес представляют памятники, 
фиксирующие позднейший этап использования 
«тамги династии Ашина» на закате истории Второ-
го Тюркского каганата. К таковым можно отнести 
тамгу типа Ib, которая сопровождает в Бага Хайрхан 
одну из наскальных надписей, как считает Р. Мун-
хтулга, упоминающей Тэнгри-кагана (735–741), сына 
Бильге-кагана (о датах правления см.: Ekrem, 2020). 
Интерпретируя контекст надписи, исследователь 
связывает ее появление с политическим кризисом 
после смерти кагана и переселением в 742 г. части 
тюрков из Отюкена в пределы Танской империи во 
главе с принцессой Юй-чжу 余燭 и целым рядом 
знатных лиц из числа Ашина (Munkhtulga, 2012. 
S. 34–35; Камалов, 2017. С. 97–98). Однако коль скоро 
здесь упоминается сам Тэнгри-каган, нижнюю дату 
создания надписи можно опустить до 7-го месяца 



А. Е. РОГОЖИНСКИЙ, В. В. ТИШИН. ТАМГИ ДИНАСТИИ АШИНА В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 591

29-го года эры правления кай-юань 開元 (16.08–
14.09.741), под которым источники фиксируют сму-
ту среди правящего клана тюрков, в том числе 
противостояние Тэнгри-кагана с левым шадом, 
завершившееся гибелью кагана (ТХЯ, цз. 94, с. 3б; 
ЦЧТЦ, цз. 214, с. 44а)5. Надпись Бага Хайрхан I отли-
чается своеобразной орфографией, сложна с точки 
зрения синтаксиса, но может быть прочитана и 
истолкована несколько иначе, чем у предыдущих 
исследователей (Magail et al., 2010; Munkhtulga, 2012. 
S. 30–31; Useev, 2020), следуя нумерации строк от 
нижних к верхним: (1) öt(ü)k(ä)ndä (2) t(ä)ŋri q(a)γ(a)n 
(3) j(e)lm(i)s2i (ä)b nä (4) ol(o)rm(a)z, буквально: ‘(1) в От-
юкене, (2) из [подвластных] Тэнгри-кагану (3) ушед-
ших домов (юрт?) никаких (4) не останется’. Возмож-
но, содержание следует связать с последними дня-
ми правления Тэнгри-кагана, когда уже шло про-
тивостояние с левым (восточным) шадом, 
оказавшееся для кагана роковым. Надпись Бага 
Хайрхан II гласит: qamaγ bodunqa eli täŋri qaγan ärmiš 
(Munkhtulga, 2012. S. 33), что можно перевести как ‘Для 
всего народа (вар. всех народов?) эль (и) Небесный 
(Тэнгри?) каган стал(и)’. Форма глагола är- ‘быть’, ‘to be’ 
с аффиксом прошедшего неочевидного време-
ни -miš, выступающего здесь в роли субстантивиро-
ванного причастия (с аффиксом посессива 3 лица 
ед. ч. +(s)I), скорее может указывать на то, что над-
пись относится к моменту пребывания Тэнгри-ка-
гана у власти, т. е. ко всему периоду 735–741 гг.

Еще один относительно поздний памятник, где 
присутствуют «тамги династии Ашина», находит-
ся на юге Монголии, в Уртын голе, в Номгон сомоне 
Южно-Гобийского аймака. Здесь примечательно 
сочетание, по-видимому, в одновременном собра-
нии тамга-петроглифов знака Ашина типа IIb 
и двух других, встречающихся в собрании знаков 
на стеле комплекса Бомбогор. Одна тамга-петро-
глиф имеет точную аналогию среди знаков верх-
ней части монумента, которые рассматриваются 
нами как тамги племенного объединения басмы-
лов (Рогожинский, Черемисин, 2019. С. 54); вторая там-
га входит в регистр знаков нижней части стелы. 
Сочетание обоих знаков с тамгами Ашина на скале 
в Уртын голе является весьма примечательным 
в свете письменных известий об избрании в конце 

5  Здесь и далее пагинация при цитировании китайских 
источников дается по изданию «Цинь-дин сы ку цюань-шу 
хуэй яо» 欽定四庫全書薈要 («Избранное из "Высочайше 
утвержденного полного собрания книг по четырем 
разделам"»).

742 г.6 племенами антитюркской коалиции, уйгу-
рами и карлуками, верховного правителя с титу-
лом Эльтериш-каган (кит. Се-де-и-ши 頡跌伊施), 
которым стал глава басмылов А-ши-на Ши 阿史那

施 (Цэнь Чжун-мянь, 1958. C. 458, 465, 467, 468, 639, 759, 
1035, 1036, 1040–1041, прим. 25; 27; Камалов, 2001. С. 72–
75). Это самое южное среди известных сегодня 
местонахождений «тамги династии Ашина» и, 
возможно, одно из самых поздних: время создания 
этого собрания тамга-петроглифов можно ограни-
чить 744 г., т. е. датой гибели Эльтериш-кагана и рас-
пада союза басмылов, уйгуров и карлуков.

Косвенные указания на то, что предводители 
басмылов происходили из правящего клана тюр-
ков, есть в ряде источников. В надписи Бильге-ка-
гана встречается упоминание о том, что basmïl 
ïduq[qu]t uγušum bodun ärti (БК, Х, стк. 25), букв. ‘бас-
мыльский ыдукут, (из) народа клана (моего) был’ 
или ‘басмыльский ыдукут, (из) клану (моему) [при-
надлежащему] народа был’. Описываемое в тексте 
нападение на басмылов в районе Бешбалыка со-
вершено, когда будущему Бильге-кагану было 
20 лет, что относится к периоду 22.01.703–09.02.704 
(Bazin, 1991. P. 181). В эпитафии согдийца по имени 
Кан А-и Цюй да-гань 康阿義屈達干 (ум. в 764 г., эпи-
тафия сост. в 767 г.) младший брат Мо-чо 默啜 кага-
на именуется просто Ба-си-ми ши-цинь 拔悉密時勤 
(ЯЛГВЦ, цз. 6, с. 1б–2а; ЦТВ, цз. 342, с. 16а; Цэнь Чжун-
мянь, 1958. С. 851). В ЦЧТЦ (цз. 212, с. 13а) есть еще 
пояснение: 拔悉密酋長姓阿史那氏盖亦突厥之種也, 
т. е. букв. «басмылов предводителя (цю-чжан 酋長) 
фамилия А-ши-на, потому что это (т. е. басмылы. — 
В. Т.) — тюрков семя (чжун 種, вар.: порода, род, пле-
мя)». Кажется, эти независимые друг от друга сви-
детельства достаточно убедительно говорят о том, 
что начиная, по меньшей мере, со времени Капган-
кагана басмылов возглавляли представители тюрк-
ского правящего клана.

Наиболее сложной проблемой остается отно-
сительная датировка «тамги династии Ашина» 
типа IV — в форме козлика с ромбовидной головой. 
Знак этот довольно редкий, представлен только на 
двух монументах — Мухар и Донгойн Ширээ. Об 
условности датировки собраний знаков на стелах 
Донгойн Ширээ сказано выше, и до появления 
более полной и качественной документации па-

6  В источниках можно встретить разные даты — 742 или 
744 г., однако в ЦФЮГ (цз. 975, с. 24а) под 21.11.742 упомянуто 
посольство к танскому двору от то-си-ми кэ-хань 托悉密可汗, 
где первый иероглиф, очевидно, описка от ба 拔,  
т. е. речь о ‘кагане басмылов’.



592 ТВОРЕЦ КУЛЬТУРЫ. МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА И ДУХОВНОЕ ПРОСТРАНСТВО ЧЕЛОВЕКА...

мятника нужно ограничиться кратким замечани-
ем: на стелах № 6, 8, 10 доминируют в композициях 
знаков и численно преобладают тамги Ашина 
первого вида (тип Ib, IIb), на стелах № 5, 9 и 11 такую 
позицию занимают тамги третьего вида (тип IV). 
Возможно, некоторые изображения на стелах № 6 
и 8 относятся ко второму виду тамги (тип III). Ком-
бинации знаков, в которых присутствуют тамги 
Ашина разных типов, свидетельствуют об их со-
существовании, по крайней мере, на заключитель-
ном этапе истории Второго Тюркского каганата, 
отсутствие же тамги типа Ia, по-видимому, под-
тверждает относительно поздний возраст собраний 
знаков на стелах Донгойн Ширээ — после 735 г.

Для датировки изображений на постаменте-
черепахе из комплекса Мухар актуальны доводы 
С. Г. Кляшторного и В. Е. Войтова: «Условная связь 
данного памятника с именем Капаган-кагана ос-
нована на том, что это единственный из правите-
лей Второго каганата, который мог быть "оплакан" 
после его гибели на р. Толе в 716 г., именно в «год 
Змеи» (717 г.)» (Войтов, 1996. С. 32). Однако изображе-
ние змеи выполнено в каноничной форме хорошо 
известной тамги-змеи и прямого отношения к ука-
занию даты сооружения монумента, очевидно, не 
имеет, зато позволяет наметить цепь сопоставле-
ний, важных для атрибуции памятника. Вопреки 
распространенному мнению, на памятниках Вто-
рого Тюркского каганата сочетание «тамги дина-
стии Ашина» с тамгой-змеей, которая большин-
ством исследователей рассматривается как «родо-
вой знак Ашидэ» (Кляшторный, 1971. С. 250–253; 1980. 
С. 93–95; Зуев, 2002. С. 85–86; Кормушин, 2011. С. 211; 
Kıdırali, Babayar, 2015. S. 30–31, 40–41), встречается 
крайне редко и скорее является исключением на 
фоне множества других примеров, рассмотренных 
выше, где тамга Ашина устойчиво фигурирует 
рядом с тамгами иных видов. Из перечня таких 
памятников следует исключить наскальные над-
писи с тамгой Ашина типа IIa из Хангидай: недав-
нее обследование подтвердило предположение 
о более позднем создании на скале изображения 
ползущей змеи, перекрывающего часть руниче-
ских знаков (Оcaвa и др., 2009. С. 106–108). Сама же 
надпись, судя по упоминанию смерти сына Баз-
хана, может относиться к периоду противостояния 
тюрков с огузами 686–691 гг. (Ekrem, 2008), но связь 
ее с тамгой Ашина типа IIa, прорезанной на смеж-
ной грани скалы, остается предположительной.

Как известно, иконография тамги-змеи вклю-
чает два варианта изображения верхней части 

знака: в форме V-образного окончания или в форме 
окружности (овала); оба варианта встречаются 
вместе на одних и тех же памятниках и, по-види
мому, равнозначны. Ареал знака составляют тер-
ритории Монголии, Южного Алтая и Тарбагатая, 
а также Чу-Илийского междуречья на западе Се-
миречья. Столь обширный ареал однотипного 
знака, включающий земли западных тюрков, без-
условно, исключает атрибуцию тамги-змеи как 
знака идентичности исключительно рода Ашидэ, 
несмотря на прямое указание в цз. 72 ТХЯ — источ-
нике сложном и противоречивом (помимо тамги 
№ 13 для Ашидэ тот же источник указывает для 
Да-Ашидэ (闥阿史德) и Баянь-Ашидэ (拔延阿史德) 
знаки иной формы № 21, 22) (Рогожинский, 2012. 
Табл. 3). Систематизация имеющихся данных по 
территориальному распространению тамги-змеи 
и сочетанию ее с другими знаками тюркского пе-
риода (Тамги…, 2019. С. 283, рис. 8; Рогожинский, Че-
ремисин, 2019. С. 52–53, рис. 5) позволяет рассматри-
вать ее не как тамгу отдельного рода или племени, 
но как эмблему надплеменной идентичности — 
общий символ крупной группировки кочевников, 
подобной те-лэ 鐡勒 / тэ-лэ 特勒 или токуз огуз 
(о них см.: Ekrem, 2015; Balogh, 2018).

Итак, среди монументальных памятников 
Второго Тюркского каганата единственную анало-
гию рельефным изображениям на постаменте-
черепахе из Мухар, где также сочетаются «тамга 
династии Ашина» и тамга-змея, представляет из-
ваяние из Чойрэн. Здесь тамга в форме козлика 
относится ко второму виду (тип III), и сближает ее 
с тамгой типа IV основной иконографический при-
знак: оба изображения вполне явственно передают 
образ козерога, а не синкретического персонажа, 
как тамги первого вида (тип I и II). Сказанное выше 
о тамге-змее не позволяет в обоих случаях рассма-
тривать ее присутствие только как «иллюстрацию 
боевого взаимодействия Ашина и Ашидэ в много-
численных сражениях» (Кормушин, 2011. С. 211) или 
парное сочетание тамги Ашина с тамгой-детерми-
нативом: оба знака персонализированы в бустро-
федоне эпитафии из Чойрэн. Можно предполо-
жить, что утраченная стела, некогда водруженная 
на постамент-черепаху в Мухар, тоже содержала 
посвящение двум неизвестным мемориантам. 

При всех разночтениях надписи на изваянии 
из Чойрэн остается бесспорным, что речь в ней 
идет о некоем Тон йеген эркине, при этом слово 
йеген ‘племянник, внук (по женской линии, т. е. сын 
сестры или дочери)’ ниже упоминается в тексте 



А. Е. РОГОЖИНСКИЙ, В. В. ТИШИН. ТАМГИ ДИНАСТИИ АШИНА В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 593

отдельно. Можно думать, во-первых, что в составе 
личной ономастики это слово подразумевало 
именно степень родства, во-вторых, что в данном 
случае речь должна идти о сыне дочери или сестры 
Эльтериш-кагана. Таким образом, упоминание 
имени Эльтериш-кагана (682–691) позволяет от-
нести знак типа III к наиболее ранней разновид-
ности «тамги династии Ашина». Ее иконографи-
ческое сходство с тамгой типа IV (Мухар), с одной 
стороны, и отмеченное для последней стилисти-
ческое совпадение первой «основной линии» (по 
Д. Г. Савинову) с тамгой типа Ia (стелы Кюль-тегина 
и Бильге-кагана), с другой, помогают определить 
промежуточное положение на хронологической 
шкале времени появления козловидной тамги 
с «ромбовидной» головой: годы правления Капган-
кагана (691–716). Длительное использование этой 
разновидности тамги подтверждается ее много-
численными изображениями на стелах в Донгойн 
Ширээ; как здесь, так и на скалах в Бичигт улаан 
хад тамга типа IV выступает в сопровождении 
разных родоплеменных знаков. В последующем, 
возможно, скрупулезное исследование, системати-
зация и картирование ареалов этой серии знаков 
позволят установить состав племенных группиро-
вок восточных тюрков, связанных с теми или ины-
ми линиджами правящего рода, которым принад-
лежали выявленные нами виды «тамги династии 
Ашина».

Линидж, имя, титул и знак
Письменные источники помогают проследить 

определенные связи между некоторыми выделен-
ными типами тамги Ашина, генеалогическим 
родством и титулом / должностью мемориантов 
известных памятников Второго Тюркского кага
ната (рис. 4). 

Как сказано выше, по китайским хроникам 
известно, что соотносимый с мемориантом Онгин-
ской надписи До-си-фу 咄悉匐 и при Эльтериш-
кагане (682–691), и при Капган-кагане, с 697 г. (о дате 
см.: Bazin, 1991. P. 189; Osawa, 2011a. P. 182), командовал 
левым (восточным) крылом, в первом случае фи-
гурируя в источниках как носитель титула йабгу 
(Цэнь Чжун-мянь, 1958. С. 543, 566, 594, 624), во втором 
как шад (Цэнь Чжун-мянь, 1958. С. 351, 546, 568, 628, 873, 
1018). В первом случае сам Мо-чо 默啜, будущий 
Капган-каган, был назначен западным шадом, во 
втором — Мо-цзюй 默炬, будущий Бильге-каган, 
называется западным шадом, чему в Хушо-Цайдам-
ских надписях соответствует тардуш шад. В даль-

нейшем в китайских источниках он так и называ-
ется «малым шадом» (сяо ша 小殺) (Цэнь Чжун-мянь, 
1958. С. 632, 1020; Мори, 1976. С. 285, 289, прим. 31). Уже 
в эпитафии Кан А-и Цюй да-гань 康阿義屈達干 он 
назван Пи-цзя кэ-хань сяо ша 毗伽可汗小殺 (Цэнь 
Чжун-мянь, 1958. С. 851), т. е. букв. ‘Бильге каган малый 
шад’. Мемориант Онгинской надписи носит титул 
йабгу, как и его старший сын Ышбара Тамган чор 
йабгу (у Т. Осавы — йога, у М. Эрдала — йогы, см. те-
перь: Ölmez, 2016. S. 46). Если следовать идентифи-
кации меморианта с До-си-фу 咄悉匐, можно от-
казаться, во-первых, от обязательной традицион-
ной привязки титулов йабгу и шад к крыльям, во-
вторых, не рассматривать эти титулы в некой 
взаимной иерархической взаимосвязи. Нам из-
вестны примеры, когда один и тот же человек одно-
временно мог носить титулы шад и йабгу. Так, Чу-
ло-хоу 處羅侯, младший брат Ышбара-кагана, на 
583 г. известен как е/шэ-ху 葉護, т. е. йабгу (Цэнь Чжун-
мянь, 1958. С. 510, 524, 969), а по другому источнику — 
как Ту-ли шэ 突利設 (Цэнь Чжун-мянь, 1958. С. 43), 
т. е. *тöли(ш) шад, при этом каждый титул, видимо, 
указывал на какие-то особые его функции и полно-
мочия, установленные по разным критериям. Ти-
тул шад может выступать в условном значении как 
командующий каким-либо военно-администра-
тивным подразделением (Ögel, 1963). Отсюда в от-
ношении До-си-фу 咄悉匐 можно сделать вывод, 
что необязательно полагать, будто «Капаган лишил 
его присвоенного Ильтересом звания “ябгу” и после 
подавления очередного восстания токуз-огузов 
назначил “восточным шадом”» (Войтов, 1989. С. 46).

Из китайских источников мы также знаем, что 
взошедший на престол в 716 г. Бильге-каган дал 
своему брату Кюль-тегину должность цзо сянь-ван 
左賢王, условно ‘левый сянь-ван’, и вверил ему ко-
мандование войсками (Цэнь Чжун-мянь, 1958. С. 549, 
572, 599, 632). Следуя Х. Оногаве, Бильге-каган, по 
ЦЧТЦ, в момент вступления на престол назван 
ю сянь-ван 右賢王, ‘правый сянь-ван’, что правильнее, 
чем в ТД, ТПХЮЦ и ЦТШ, где ошибочно цзо сянь-ван 
左賢王 (Цэнь Чжун-мянь, 1958. С. 549, 572, 599; Мори, 
1976. С. 285, 289, прим. 26, 27). По мнению М. Мори, ю 
сянь-ван 右賢王 — то же самое, что ю сян ча 右廂察 
и ю ча 右察, т. е. соответственно ‘шад правой сторо-
ны’ или ‘правый шад’ (Мори, 1976. С. 285). Вполне 
логично, что Кюль-тегин получил командование 
левым крылом после смерти Элетмиш-йабгу, или 
До-си-фу 咄悉匐, значившегося на этой должности 
ранее. Это косвенно подтверждает датировку смер-
ти последнего в 716 г.



594 ТВОРЕЦ КУЛЬТУРЫ. МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА И ДУХОВНОЕ ПРОСТРАНСТВО ЧЕЛОВЕКА...

Однако, по мнению Т. Осавы, цзо сянь-ван 左賢王 
не тождественно тöлис шаду, тем более что нарав-
не с Кюль-тегином в Хушо-Цайдамских текстах 
упомянуты два шада (Osawa, 2011b. S. 614). В надписи 
Бильге-кагана эти некие два шада упоминаются 
наравне с Кюль-тегином в тексте, относящемся 
к периоду, когда Бильге-каган пришел к власти (БК, 
Х, стк. 22), а в надписи Кюль-тегина два шада упо-
мянуты во фрагменте, излагающем события после 
смерти Кюль-тегина, при этом они не тождествен-
ны упомянутым здесь же «младшим братьям» 
Бильге-кагана (Кб, стк. 11). Согласно надписи Биль-
ге-кагана, видимо, на момент составления текста 
во главе «народа тардуш» стоял Кюль-чор, во главе 
«народа тöлеш» — некий Апа-таркан (БК, Ха, стк. 13–
14; ср. схему в кн.: Osawa, 2011b. S. 613, Tab. 1). Ничего 
не сказано о шадах, при этом тöлеш шад упомянут 
на каменном балбале, предположительно входив-
шем в состав комплекса Бильге-кагана, и надпись 

на нем отмечена тамгой Ашина типа Ic (Osawa, 2011b. 
S. 619, 623, res. 6, 7, 8; S. 624, res. 9). Значит, по меньшей 
мере на момент смерти Кюль-тегина (731 г.), были 
два шада, но тöлеш шад существовал к моменту 
установки памятника Бильге-кагана (735 г.), что 
косвенно предполагает и существование равного 
по статусу командующего крылом тардуш. В этом 
случае они не тождественны Кюль-чору и Апа-тар-
кану, возможно, им подчиненным (ср.: Dobrovits, 
2005. P. 40). Это не противоречит указанию в над-
писи Кюли-чора, что он возглавлял «народ тардуш» 
(КЧ, Вост., стк. 2(14)) во время похода за Сыр-Дарью, 
когда тардуш шадом при этом был сам будущий 
Бильге-каган. В таком случае Кюль-тегин, хотя 
и нельзя сказать, до какого момента он выполнял 
функции командующего левым крылом (цзо сянь-
ван 左賢王), в какой-то момент передал их тöлеш 
шаду. Логично полагать, что это случилось после 
его смерти, т. е. в 731 г. С другой стороны, упомина-

Рис. 4. Хронология, генеалогические связи и тамги династии Ашина (682–744 гг.) в Центральной Азии
Fig. 4. Chronology, genealogical ties and tamgas of Ashina dynasty (682–744) in Central Asia



А. Е. РОГОЖИНСКИЙ, В. В. ТИШИН. ТАМГИ ДИНАСТИИ АШИНА В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 595

ние при его жизни двух шадов может быть анахро-
низмом, связанным, например, с решением увеко-
вечить в надписи Бильге-кагана в качестве его 
сподвижников тех, кто на момент ее составления, 
т. е. уже при Тэнгри-кагане, занимал должности 
шадов (тем более, что в совпадающем фрагменте 
надписи Кюль-тегина (КТб, стк. 27) упоминания 
двух шадов нет). Отсюда можно заключить, что два 
шада, не являющиеся братьями Бильге-кагана и 
Кюль-тегина, появляются примерно в 731 г. и, ве-
роятно, один из них — упомянутый на балбале из 
комплекса Бильге-кагана тöлеш шад.

Не находя согласия в вопросе, кем могли быть 
упомянутые два шада Хушо-Цайдамских надписей, 
исследователи сходятся во мнении, что их можно 
отождествить с шадами, которые фигурируют в ис-
точниках несколько позже, при Тэнгри-кагане, 
в качестве его двоюродных дядьев (со стороны 
отца)7, т. е. левого (восточного) и правого (западного) 
шадов, первый из которых — Пань Цюэ тэ-лэ 判闕

特勒. Некоторые авторы склонны рассматривать их 
как младших братьев Бильге-кагана и Кюль-тегина 
(Aydın, 2007. S. 151–152; Osawa, 2011b. S. 620). Сигэо Са-
ито стремится показать, что отец Озмыш-тегина 
(ТХЯ, цз. 94, с. 3а; СТШ, цз. 215б), левый (восточный) 
шад Пан-цюэ те-лэ 判闕特勒, мог быть сыном Кап-
ган-кагана (Saito, 2016. P. 283–286). Э. Экрэм допуска-
ет, что эти шады могли быть детьми Мо-чо 默啜 
(Капган-кагана) и До-си-фу 咄悉匐 (Ekrem, 2020. 
S. 975). Указание китайских текстов именно на дво-
юродную степень родства означает, что кем бы оба 
шада ни являлись, они действительно должны 
были принадлежать не к ветви Эльтериш-кагана; 
следовательно, по меньшей мере, на 741 г. левое (sic!) 
крыло находилось под управлением потомков 
Капган-кагана. 

Согласно свидетельству Т. Осавы (которое, как 
сказано выше, трудно проверить), надпись на стеле 
№ 6 комплекса Донгойн Ширээ сообщает о некоем 
меморианте, в 7-й месяц 6-й день назначенном 
йабгу, посылавшем войска к токуз-огузам, нападав-
шем на токуз-татар, назначенном тöлеш шадом. 
Т. Осава полагает, что надпись может быть связана 
именно с тем самым Пань Цюэ тэ-лэ 判闕特勒, ле-
вым (восточным) шадом при Тэнгри кагане, и да-
тирована 740-ми гг. (Цогтбаатар и др., 2017. С. 74–76). 

Между тем ранее Т. Осавой с Пан-цюэ те-лэ 判
闕特勒 (которого он при этом считал младшим 

7  ЦТШ, цз. 194а; ЦФЮГ, цз. 196: цзун шу-фу 從叔父 (Цэнь 
Чжун-мянь, 1958. С. 575, 604, 848), ТХЯ, цз. 94, с. 3б; ЦЧТЦ, 
цз. 214, с. 43б: цзун-шу 從叔; СТШ, цз. 215б: цзун-фу 從父  
(Цэнь Чжун-мянь, 1958. С. 639).

братом Бильге-кагана и Кюль-тегина) был соот-
несен тöлеш шад, упомянутый на балбале из ком-
плекса Бильге-кагана (Osawa, 2011b. S. 619–621). Как 
уже отмечалось, следуя китайским источникам, 
Пан-цюэ те-лэ 判闕特勒 является сыном Капган-
кагана, а само отождествление друг с другом тöлеш 
шадов из надписей комплексов Бильге-кагана 
и Донгойн Ширээ сталкивается с проблемой не-
сходства знаков идентичности на этих памятниках, 
хотя в Донгойн Ширээ тоже встречается тамга типа 
Ic, но именно на стеле № 6 с надписью зафиксиро-
ваны тамги, вероятно, типа IIa и типа III (Цогтбаа-
тар и др., 2017. C. 52–53).

Некоторую подсказку может дать свидетель-
ство, что мемориант надписи Донгойн Ширээ полу-
чил назначение тöлеш шада.

Как отмечалось выше, после До-си-фу 咄悉匐 
(тамга типа Ib), занимавшего должность йабгу и до 
своей смерти командовавшего левым крылом, 
йабгу стал его старший сын (Ышбара Тамган чор 
йабгу), а левым крылом предположительно до сво-
ей смерти руководил Кюль-тегин. Можно предпо-
лагать, что после его смерти в 731 г. должность ко-
мандующего левым крылом занял шад — тöлеш 
шад из надписи на балбале у мемориала Бильге-
кагана (тамга типа Ic), который мог прежде, как 
представитель ветви До-си-фу 咄悉匐, носить титул 
йабгу, став теперь соответственно тöлеш шадом, что 
отражено в надписи на стеле № 6 комплекса Дон-
гойн Ширээ (тамга типа IIa). 

В таком случае, эту надпись следует отнести 
к периоду до 735 г. по следующим соображениям. 
После смерти Бильге-кагана (25 ноября 734 г.) в ста-
не тюрков возникла смута: китайские источники 
упоминают о противостоянии «желтоголовых 
тюрков» (хуан-тоу ту-цзюэ 黄頭突厥) и «тюрков Мо-
чо 默啜» (мо-чо ту-цзюэ 默啜突厥), под которым ви-
дят выступление потомков Капган-кагана против 
центральной власти; другие свидетельства говорят 
о гибели в бою некоего кагана, с которым иденти-
фицируется И-жань 伊然 каган. Смута завершилась 
в феврале 735 г. с вступлением на престол Тэнгри-
кагана (Ekrem, 2020), а в 741 г., как уже говорилось, 
мы видим сына Капган-кагана в должности левого 
шада. Можно предполагать, что в междоусобном 
столкновении приняли участие потомки Капган-
кагана и Элетмиш-йабгу/До-си-фу 咄悉匐; борьба 
завершилась для последних утратой своих пози-
ций, хотя, по-видимому, не полностью.

Новая смута началась у тюрков в 741 г., когда по 
инициативе Тэнгри-кагана был убит его двоюрод-
ный дядя — правый (западный) шад, о котором мы 



596 ТВОРЕЦ КУЛЬТУРЫ. МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА И ДУХОВНОЕ ПРОСТРАНСТВО ЧЕЛОВЕКА...

ничего не знаем. Сам каган вскоре пал в противо-
стоянии с левым (восточным) шадом Пань Цюэ тэ-
лэ 判闕特勒, который поставил каганом другого сына 
Бильге-кагана, но его (а с ним, видимо, и Пань Цюэ 
тэ-лэ 判闕特勒) убил некий Гу-до е/шэ-ху 骨咄葉護 

(*Кут йабгу?), возведя на трон его младшего брата, 
коего затем тоже убил, провозгласив себя каганом. 
Источники не сообщают о происхождении Гу-до е/
шэ-ху 骨咄葉護, но наличие у него титула йабгу по-
зволяет допустить, что он мог являться одним из 
потомков Элетмиш-йабгу/До-си-фу 咄悉匐.

Таким образом, можно с определенной уверен-
ностью связать тип IV тамги Ашина с ветвью по-
томков Капган-кагана, в то время как тамги типа Ib, 
Ic и типа II — с ветвью Элетмиш-йабгу/До-си-фу 咄
悉匐. Наличие «полумесяца» в сочетании с тамгой 
тöлеш шада (Iс) и с тамгой типа IV в составе комплек-
са Донгой ширээ (стелы № 5, 9) позволяет рассматри-
вать это как указание на руководство левым крылом 
разными мемориантами, принадлежавшими ли-
ниджам Элетмиш-йабгу/До-си-фу 咄悉匐 и Капган-
кагана до 735 г. и не ранее 741 г. соответственно.

Как можно интерпретировать тамгу в форме 
«крючка»? Заманчиво соотнести добавление к там-
ге Ашина трех разных типов (Ib, II и III) знака-де-
терминатива с обладанием мемориантом если не 
собственно титулом/должностью йабгу, то по мень-
шей мере гипотетически связанными с этим функ-
циями ближайшего помощника кагана.

Надпись Карабалгасун II, сопровождающаяся 
тамгой Ашина типа III и знаком-«крючком», по-
священа персонажу, от лица которого говорится:  
i‘Куз (северным?) (2) буйруком был (я) (3) спереди (= на 
востоке) [находящееся] удерживавшим (= правив-
шим) (4) был (я), позади (= на западе) [находящееся] 
(5) толкавшим был (я)’ ((1) quz (2) bujruqï ärtim (3) 
öntünüg tïdar (4) ärtim kidinig (5) itärür ärtim); далее из 
контекста следует, что герой пал в сражении. Даже 
если Куз Буйрук — это личное имя, не предполага-
ющее для первого элемента непосредственной, 
в частности «должностной», связи с ‘севером’, то 
сам титул буйрук, употребляющийся в памятниках 
древнетюркской письменности в весьма широких 
значениях, следует рассматривать просто как со-
ставляющий элемент. Однако, судя по тому, что 
стела была установлена в пределах главного во-
енно-политического центра восточных тюрков 
вблизи Хушо-Цайдамских мемориалов, а также 
судя по тому, что говорит о себе мемориант, его 
следует рассматривать как довольно значительную 
личность и могущественного деятеля, статус кото-

рого мог вполне соответствовать предложенной 
интерпретации тамги-«крючка».

Выводы
Подводя итоги нашего историко-археологиче-

ского исследования, следует отметить, что задачи 
персональной, генеалогической и функциональ-
ной атрибуции отдельных разновидностей знаков 
Ашина пока не имеют окончательного решения. 
Это требует более полного обследования и более 
качественного документирования соответствую-
щих памятников. Тем не менее, проведенный 
анализ документальных материалов и письмен-
ных источников позволяет сделать следующие 
выводы.

1. Отныне следует говорить не о единой «хан-
ской тамге» или «родовой тамге второй тюркской 
династии (682–744)», но о нескольких ее устойчивых 
стилистико-иконографических разновидностях, 
т. е. «тамгах династии Ашина».

2. Выделенные нами основные три вида знаков 
возникли не одновременно; появление новых раз-
новидностей обусловлено конкретно-историче-
скими событиями, вероятно, связанными с пере-
ходом центральной власти в руки лидеров разных 
линиджей единой династии Ашина: тип III — Эль-
териш-кагана (682–691); тип IV — Капган-кагана 
(694–716); тип Ia — Бильге-кагана (716–734). Произво-
дные от данных видов тамги могли использовать-
ся представителями боковых ответвлений каган-
ских кланов: например, типа Ib, Ic и типа II — ли-
нидж Элетмиш-йабгу/До-си-фу 咄悉匐.

3. Генеалогический или клановый, но не статус-
ный принцип выбора формы тамги подтверждает 
присутствие идентичных знаков на стелах Бильге-
кагана, Кюль-тегина и на балбале из Хушо-Цай-
дам III.

Предполагается, что в дополнение к генеало-
гическим династийным тамгам Ашина могли 
использоваться знаки-детерминативы, вероятно, 
указывавшие на должностной статус или титул 
предъявителей: йабгу — тамга-«крючок», шад — 
тамга-полумесяц. Однако для окончательного 
выяснения функций и значения этих знаков сле-
дует подождать открытия новых репрезентатив-
ных памятников.

В целом многообразие форм «тамги династии 
Ашина», в свое время подмеченное Д. Г. Савиновым, 
приоткрывает завесу над более сложной, чем счи-
талось прежде, системой визуального обозначения 
генеалогических связей и статусных отношений 
правящей элиты Второго Тюркского каганата.



А. Е. РОГОЖИНСКИЙ, В. В. ТИШИН. ТАМГИ ДИНАСТИИ АШИНА В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 597

Литература
Атлас…, 1896 — Атлас древностей Монголии, изданный 

по поручению Императорской Академии Наук 
В. В. Радловым // Труды Орхонской экспедиции. 
СПб.: Тип. Имп. акад. наук, 1896. Вып. 3. [4] с., 
табл. LXXXIII–CIV.

Атлас…, 1899 — Атлас древностей Монголии, изданный 
по поручению Императорской Академии Наук 
В. В. Радловым // Труды Орхонской экспедиции. 
СПб.: Тип. Имп. акад. наук, 1899. Вып. 4. [2], [2] с., 
табл. CIV–CXVIII.

Базылхан, 2019 — Базылхан Н. Реконструкция и этимо-
логия некоторых названий тамг тюрко-монголь-
ских этносов VIII–XIV вв. // Алтаистика, тюрколо-
гия, монголистика. 2019. № 3. С. 31–42.

Батманов, 1963 — Батманов И. А. О датировке енисей-
ских памятников древнетюркской письменно-
сти // Ученые записки Тувинского НИИЯЛИ. Кызыл, 
1963. Вып. X. С. 291–302.

Баттулга, 2005 — Баттулга Ц. Монголын руни бичгийн 
бага дурсгалууд. Тэргүүн дэвтэр. Улаанбаатар, 2005. 
240 тал. (Corpus Scriptorum; T. I).

Болдбаатар и др., 2017 — Болдбаатар Ю., Цэрэндагва Я., 
Төрбат Р. Улаанчулуутын руни бичээсүүд // Мон-
голын археологи – 2016. Улаанбаатар: Шинжлэх 
ухааны академи туух, 2017. 75–81 тал.

Войтов, 1987 — Войтов В. Е. Каменные изваяния из Ун-
гету // Центральная Азия: новые памятники пись-
менности и искусства / Отв. ред.: Б. Б. Пиотровский, 
Г. М. Бонгард-Левин. M.: Наука, 1987. С. 92–109, 327–
331.

Войтов, 1989 — Войтов В. Е. Онгинский памятник: Про-
блемы культуроведческой интерпретации // Со-
ветская тюркология. 1989. № 3. С. 34–50.

Войтов, 1996 — Войтов В. Е. Древнетюркский пантеон 
и модель мироздания в культово-поминальных 
памятниках Монголии VI–VIII вв. М.: Изд-во Госу-
дарственного музея Востока, 1996. 152 с.

Грач, 1957 — Грач А. Д. Петроглифы Тувы, I. (Проблема 
датировки и интерпретации, этнографические 
традиции) // Сборник МАЭ. 1957. Т. XVII. С. 385–428, 
табл. I–XXXII.

Грач, 1973 — Грач А. Д. Вопросы датировки и семантики 
древнетюркских тамгообразных изображений 
горного козла. // Тюркологический сборник. 1972. 
Памяти П. М. Мелиоранского / Отв. ред. А. Н. Коно-
нов. М.: Наука, 1973. С. 316–333.

Зуев, 2002 — Зуев Ю. А. Ранние тюрки: очерки истории 
и идеологии. Алматы: Дайк-Пресс, 2002. 338 с.

Камалов, 2001 — Камалов А. К. Древние уйгуры VIII–IX вв. 
Алматы: Наш мир, 2001. 216 с.

Камалов, 2017 — Камалов А. К. Тюрки и иранцы в Танской 
империи. Алматы: Мир, 2017. 384 с.

Кляшторный, 1971 — Кляшторный С. Г. Руническая над-
пись из Восточной Гоби // Studia Turcica / Ed. L. Lige-
ti. Budapest: Akadémiai Kiadó, 1971. P. 249–258. (Biblio-
theca Orientalis Hungarica; XVII).

Кляшторный, 1980 — Кляшторный С. Г. Руническая над-
пись на каменном изваянии из Чойрэна // Страны 
и народы Востока. 1980. Т. XXII. Средняя и Централь-
ная Азия. География, этнография, история. С. 90–102.

Кляшторный, Самбу, 1971 — Кляшторный С. Г., Самбу И. У. 
Руническая надпись в Улуг-Хемском районе // 
Ученые записки Тувинского научно-исследователь-

ского института языка, литературы и истории. 1971. 
Т. XV. С. 245–249.

Кормушин, 2011 — Кормушин И. В. Новое в чтении и тол-
ковании Чойренской рунической надписи конца 
VII в. из Монголии // Тюркологический сборник. 
2009–2010: Тюркские народы Евразии в древности 
и средневековье / Редкол.: С. Г. Кляшторный (пред.), 
Т. И. Султанов, В. В. Трепавлов. М.: Восточная лите-
ратура РАН, 2011. С. 202–213.

Монхтулга, Осава, 2015 — Монхтулга Р., Осава Т. Донroйн 
ширээн дypcгaлын гэрэлт хошооний бичээсийг 
анхны удаа уншсан нь // Эртний турэгийн туух, 
соёл (ОУ-ын ЭШХ-ын эмхэтгэл). Улаанбатаар, 2015. 
21–55 тал.

Мори, 1976 — Мори М. Бёгю-каган и Поцзюй // Türcolo
gica. К семидесятилетию академика А. Н. Кононо-
ва / Отв. ред.: С. Г. Кляшторный, Ю. А. Петросян, 
Э. Р. Тенишев. Л.: Наука, 1976. С. 284–290.

Оcaвa и др., 2009 — Оcaвa Т, Сүзүки К, Мөнхтулга P. БИЧЭ-
ЭС II: 2006 онooс 2008 оны Монгол улс дахь Түргийн 
бичээс ба эртний дурсгалыг судлах экспедицийн 
илтгэл. Япон-Монголын эрдэмтдийн хамтaрсан 
төсөл «БИЧЭЭС II», Улаанбаатар: СОФЕКС. ХХК., 2009. 
vi, 150 тал., 3 зураг.

Рогожинский, 2012 — Рогожинский А. Е. Тамги-петрогли-
фы средневековых кочевников Казахстана: итоги 
новейших исследований и перспективы дальней-
шего изучения // «Тарихи-мəдени мұра жəне за-
манауи мəдениет» халықаралық ғылыми-тəжіри
белік семинарының материалдар жинағы — Сбор-
ник материалов международного научно-практи-
ческого семинара «Историко-культурное наследие 
и современная культура» [30 ноября 2012 г. Алматы, 
2012] / Редкол.: Г. Т. Телебаев, Н. С. Мухамеджанова, 
А. Е. Рогожинский. Алматы: Service Press, 2012. 
С. 91–104.

Рогожинский., Железняков, 2019 — Рогожинский А. Е., Же-
лезняков Б. А. Клейма и тамги на двух серебряных 
сосудах из долины Шу и Монголии // Отан тарихы. 
№ 3 (87). 2019. С. 167–183.

Рогожинский, Черемисин, 2019 — Рогожинский А. Е., Чере-
мисин Д. В. Тамги кочевников тюркской эпохи на 
Алтае и в Семиречье (опыт сопоставления и иден-
тификации) // АЭАЕ. 2019. Т. 47. № 2. С. 48–59.

Савинов, 1984 — Савинов Д. Г. Народы Южной Сибири 
в древнетюркскую эпоху. Л.: Изд-во ЛГУ, 1984. 174 с.

Савинов, 2015 — Савинов Д. Г. Тамгообразные изображе-
ния горных козлов, или к определению фарна 
древнетюркских каганов // Реальные и знаковые 
формы социальной дифференциации в архаике. 
Миф и формы его отражения в ритуальной прак-
тике: Сб. науч. трудов семинара «Теория и методо-
логия архаики» / Отв. ред.: М. Ф. Альбедиль, Д. Г. Са-
винов. СПб.: МАЭ РАН, 2015. С. 64–74. (ТЕМА; 
Вып. VIII).

Самашев и др., 2010 — Самашев З., Базылхан Н., Самашев С. 
Древнетюркские тамги — Кѳне тyрiк таңбалары — 
Ancient turkic tamga-signs. Алматы: АО «Абди ком-
пани», 2010. 168 с.

Тамги…, 2019 — Тамги доисламской Центральной 
Азии / Авт. кол.: С. А. Яценко, А. Е. Рогожинский, 
Е. А. Смагулов, К. Ш. Табалдыев, С. Р. Баратов, 
Дж. Я. Ильясов, Г. Б. Бабаяров. Самарканд: МИЦАИ, 
2018. 452 с.

Тишин, 2018 — Тишин В. В. Некоторые вопросы изучения 
тамг кочевников Центральной Азии древнетюрк-
ского времени // Тюркские кочевники в Азии 



598 ТВОРЕЦ КУЛЬТУРЫ. МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА И ДУХОВНОЕ ПРОСТРАНСТВО ЧЕЛОВЕКА...

и Европе (Цивилизационные аспекты истории и 
культуры) / Отв. ред. и сост. Д. Д. Васильев. М.: ИВ 
РАН, 2018. С. 101–113. (Труды ИВ РАН. Вып. 7).

Тишин и др., 2020а – Тишин В. В., Акымбек Е. Ш., Железня-
ков Б. А. Древнетюркская руническая надпись из 
Тоспалы (долина реки Чу (Шу), Казахстан) // На-
роды и религии Евразии. 2020. Т. 2. № 23. C. 37–53.

Тишин и др., 2020б — Тишин В. В., Рогожинский А. Е., Серегин Н. Н. 
Тамги и руническая надпись на двух сосудах с острова 
Муруйский на Ангаре // Восток. Афро-азиатские обще-
ства: история и современность. 2020. № 1. C. 191–206.

Цогтбаатар и др., 2017 — Цогтбаатар Б., Эрдэнэ-Очир Н., 
Лхүндэв Г., Осава Т., Батдалай Д., Ангарагдөлгөөн Г., 
Амарболд Э. «Донгойн ширээ»-ний дурсгалын архе-
ологийн судалга (Монгол-Японы хамтарсан «Дорнод 
Монголын эртний түрэгийн үеийн түүх, археоло-
гийн судалгаа» төслийн 2015–2016 оны малтлага 
судалгааны үр дүн). Улаанбаатар, 2017. 152 тал.

Alimov, 2016 — Alimov R. II. Karabalgasun Yazıtı // Modern 
Türklük Araştırmaları Dergisi. 2015. Cilt 12. Sayı 4. 
S. 27–38.

Alyılmaz, 2013 — Alyılmaz C. Karı Çor Tigin Yazıtı // Uluslar-
arası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim (TEKE) Dergisi. 2013. 
Cilt 2. Sayı 2. S. 1–61.

Aydın, 2007 — Aydın E. Eski Türk Yazıtlarının Yazılış ve 
Dikilişleri Üzerine // Gazi Üniversitesi. Türkiyat 
Araştırma ve Uygulama Merkezi. 2007. Sayı 1. S. 149–158.

Balogh, 2018 — Balogh M. Az ujgur birodalomalapítás 
előzményei — Yaɣlaqarok, ujgurok és tiele / oguz 
törzsek a kínai és a türk hatalom közt // Kultúrák 
találkozása és kölcsönhatása a Selyemút mentén: Ecsedy 
Ildikó születésének 80. évfordulójára / Szerk.: E. Dallos, 
G. Kósa. Budapest: SZTE BTK Altajisztikai Tanszék, ELTE 
Távol-keleti Intézet, 2018. 23–58 o.

Bazin, 1991 — Bazin L. Les systèmes chronologiques dans 
le monde turc ancien. Budapest: Akadémiai Kiadó, 1991 
(Bibliotheca Orientalis Hungarica; 34). 571 p.

Dobrovits, 2005 — Dobrovits M. The Tölis and the Tarduš 
in Old Turkic Inscriptions // The Black Master: Essays 
on Central Eurasia in Honor of György Kara on His 
70th Birthday / Ed. A. Birtalan, S. Grivelet, R. I. Meserve, 
G. Stary. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2005. P. 33–42.

Ekrem, 2008 — Ekrem E. Baz Kağan Meselesi // Modern 
Türklük Araştırmaları Dergisi (Ankara Üniversitesi 
Dil-Tarih ve Coğrafya Fakültesi). 2008. Cilt 5. Sayı 1. 
S. 47–64.

Ekrem, 2015 — Ekrem E. Çin Kaynaklarında Dokuz Oğuz 
Meselesi: Sayısal Yapısı // Oğuzlar: Dilleri, Tarihleri ve 
Kültürleri. 5. Uluslararası Türkiyat Araştırmaları Sem-
pozyumu Bildirileri / Ed. T. Gündüz, M. Cengiz. Ankara: 
Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Arastirmalari En-
stitüsü, 2015. S. 189–220.

Ekrem, 2020 — Ekrem E. II. Gök Türkler Devrinde Sarı Baş 
(Gök) Türk 黄頭突厥 Meselesi // Belleten. 2020, Cilt 
LXXXIV. Sayı 301. S. 959–982.

Kıdırali, Babayar, 2015 — Kıdırali D., Babayar G. Türk Bengü 
Taşı: Şivеet-Ulаan Damgalı Anıtı. Аstаnа: «Gılım» 
Yayınevi, 2015. 78 s.

Magail et al., 2010 — Magail J., Gantulga J. O., Ye-
ruul-Erdene Ch., Salicis C. Découverte d’une inscription 
turque proche de Tsatsyn ereg: Montagne de Khoyor 
Khavchig, Arkhangaï, Mongolie // Bulletin du Musée 
d’Anthropologie préhistorique de Monaco [Monaco: 
Editions de Fontvieille]. 2010. Nu 50. P. 115–119.

Mert, 2008 — Mert O. Öngöt Mezar Külliyesi ve Külliyede 
Bulunan Damgalar // Atatürk Üniversitesi Türkiyat 
Araştırmaları Enstitüsü Dergisi. 2008. Sayi 36. S. 281–305.

Mert, 2009 — Mert O. Şaahar Tepesi ve Bölgede Bulunan 
Kaya Üstü Tasvir, Damga, Yazıt ve Kurganlar // Atatürk 
Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi. 
2009. Sayı 40. S. 1–24

Munkhtulga, 2012 — Munkhtulga R. Baga Khairkhan’daki Eski 
Türk Yazıtları // Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür 
Eğitim Dergisi. 2012. Sayı 1/1. S. 26–35.

Osawa, 2010a — 大澤 孝 [Ōsawa Takashi]. ホル アスガト (Хөл 
Acгaт) 碑銘再考 [Revisiting Khöl-Asgat Inscription in 
Mongolia from the Second Turkic Qaghanate] // 内陸
アジア言語の研究 [Studies on the Inner Asian Languag-
es]. 2010. № 25. P. 1–73.

Osawa, 2010b — Osawa T. On Functional Changes of Tamga 
and Nishan-signs in the Old Turkic Period Traditional 
Marking Systems: A Preliminary Survey / Ed. J. E. Pim, 
S. A. Yatsenko, O. T. Perrin. London; Dover: Dunkling 
Books, 2010. P. 341–372.

Osawa, 2011a — Osawa T. Revisiting the Ongi inscription of 
Mongolia from the Second Turkic Qaγanate on the 
basis of rubbings by G. J. Ramstedt // Suomalais- 
Ugrilaisen Seuran Aikakauskirja — Journal de la Société 
Finno-Ougrienne. 2011. № 93. P. 147–203.

Osawa, 2011b — Osawa T. Türk Bilge Kağan Tahta. Oturduğu 
Kim Tölis Şad İdi? // “Orhon Yazıtlarının Bulunuşundan 
120 Yıl Sonra Türklük Bilimi ve 21. Yüzyıl” konulu 
III. Uluslararası Türkiyat Araştırmaları Sempozyumu. 
26–29 Mayıs 2010. (Bildiri kitabi) / Ed. Ü. Çelik Şavk. 
Ankara, 2011. 2. Cilt. S. 611–628.

Osawa, 2018 — Osawa T. Newly discovered Old Turkic runic 
inscription of the Ulaanchuluut Mountain (Red Mountain) 
from the Central Mongolia On the basis of the Mongol-Jap-
anese International Epigraphical Expedition in August 
2018 // Сравнительно-сопоставительное изучение 
тюркских и монгольских языков: Мат-лы Междунар. 
науч.-практ. конф., г. Якутск, 18–19 октября 2018 г. / 
[Редкол.: А. К. Прокопьева, А. Е. Шамаева, А. Е. Божедо-
нова]. Якутск: Издательский дом СВФУ, 2018. P. 13–25.

Ögel, 1963 — Ögel B. Über die alttürkische Schad (Sü-Baschi)-
Würde // Central Asiatic Journal. 1963. Vol. 8. No. 1. 
S. 27–42.

Ölmez, 2016 — Ölmez M. Ongi Yazıtı, Sorunlar ve Çözüm 
Önerileri // Türk Dili Araştırmaları Yıllığı Belleten. 2016. 
Cilt 64/1. S. 43–86.

Saito, 2016 — Saito Sh. What is the ‘Bug-chor?: A Factor in 
the Collapse of the Second Türk Qaghanate // The 
Journal of Northern Cultures Studies — 北方文化研究. 
2016. No 7. P. 279–291.

TÜRIK BITIG — TÜRIK BITIG [Электронный ресурс.] Ре-
жим доступа: https://bitig.kz (дата обращения: 
10.02.2021).

Useev, 2020 — Useev N. Moğolistan’daki Tengri kagan (Khoy-
or Khavçig uul / Baga Khairkhan) yazıtları üzerine // 
Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi. 
2020. Sayı 9/2. S. 487–489.

Ünal, 2015 — Ünal O. İhe Ashete Yazıtı: Yeni Bir Okuma 
ve Anlamlandırma Denemesi // Bilig. 2015. Sayı 73. 
S. 271–294.

Цэнь Чжун-мянь, 1958 — Цэнь Чжун-мянь [岑仲勉]. Ту-цзюэ 
цзи ши [突厥集史]. Пекин [北京]: Чжун-хуа шу-
цзюй [中華書局], 1958. 1136 c.



А. Е. РОГОЖИНСКИЙ, В. В. ТИШИН. ТАМГИ ДИНАСТИИ АШИНА В ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 599

Tamgas of the Ashina dynasty in Central Asia
A. E. Rogozhinskiy, V. V. Tishin

Concluding our historico-archaeological study it 
must be noted at once, that the problems of the person-
al, genealogical an functional attribution of particular 
variants of Ashina signs so far have found no final 
solution requiring a more complete examination and 
more careful documenting of the corresponding mon-
uments (Fig. 1). Nevertheless, the conducted analysis of 
documentary evidence and written sources allows us 
to make the following conclusions.

(1) Now we must tell not about a single ‘Khan’s tam-
ga’ or the ‘ancestral tamga of the second Turkic dynasty 
(682–744)’ but to distinguish its several stable stylistic 
and iconographic variants, i. e. ‘tamgas of the dynasty 
of the Ashina clan’ (Fig. 2).

(2) The three main kinds of the signs distinguished 
by us emerged not simultaneously; the appearance of 
new variants was due to particular historical events 
produced, perhaps, by the transference of the central 
power to the hands of the leaders of different lineages 
of the single dynasty of Ashina: type III — of Elterish 
Qaghan (682–691); type IV — of Qapghan Qaghan (694–
716); and type Ia — of Bilge Qaghan (716–734). Derivatives 
of these types of tamgas can have been used by repre-

sentatives of side branches of the Qaghan clans: e. g., 
types Ib, Ic and II — by the lineage of Eletmish-yabghu / 
Duoxifu 咄悉匐 (Fig. 4).

(3) The genealogical or clan principle, but not a sta
tus one, in the chose of the form of a tamga is confirmed 
by the presence of identical signs on steles of Bilge 
Qaghan, Kül Tegin and on the balbal from Khöshöö-
Tsaidam III.

It is supposed that in addition to genealogical 
dynastical tamgas of the Ashina, signs determinatives 
can have been used, possibly, indicating the function-
ary status or the title of the tamga bearer: yabghu — 
tamga-‘hook’, shad — tamga-crescent (Fig. 3). Howev-
er for the final elucidation of the functions and mean-
ing of these signs it is necessary to wait for discovery 
of new representative monuments. In general, the 
diversity of the forms of ‘tamgas of the dynasty of 
Ashina’, noted by D. G. Savinov some time ago, lifts 
the veil over the system of the visual designation of 
genealogical ties and status interrelations of the rul-
ing elite of the Second Turkic Qaghanate. This system 
turns to be more complicated than it was presumed 
before.

Список сокращений

БК, Х	 —	большая надпись на восточной стороне стелы Бильге-кагана
БК, Ха	 —	продолжение большой надписи на левой боковой (южной) стороне стелы Бильге-кагана
Кб	 —	надпись на правой боковой (северной) стороне стелы Кюль-тегина  

		  (продолжение большой надписи)
КТб	 —	большая надпись на лицевой (восточной) стороне стелы Кюль-тегина
КЧ	 —	памятник Ихэ Хушоту, или стела Кюли-чора (Вост — восточная сторона)
СТШ	 —	Оу-ян Сюй 歐陽修 (Юн-шу 永叔) и Сун Ци 宋祁 «Синь Тан шу» 新唐書  

		  («Новая [официальная] история [династии] Тан»)
ТД	 —	Ду Ю 杜佑 «Тун дянь» 通典 («Общий свод»)
ТПХЮЦ	 —	Юэ Ши 樂史 «Тай-пин хуань-юй цзи» 太平寰宇記  

		  («Описание мира в период [правления] Тай-пин»
ТХЯ	 —	Ван Пу 王溥 «Тан хуэй яо» 唐會要 («Собрание важнейших [сведений периода династии] Тан»)
ЦТВ	 —	Дун Гао 董誥, Жуань Юань 阮元, Сюй Сун 徐松 «Цюань Тан вэнь» 全唐文  

		  («Собрание текстов [периода династии] Тан»)
ЦТШ	 —	Лю Сюй 劉昫 «Цзю Тан шу» 舊唐書 («Старая [официальная] история [династии] Тан»)
ЦФЮГ	 —	Ван Цинь-жо 王欽若 «Цэ-фу юань-гуй» 冊府元龜  

		  («Изначальная черепаха императорской библиотеки»)
ЦЧТЦ	 —	Сы-ма Гуан 司馬光 «Цзы-чжи тун-цзянь» 資治通鍳  

		  («Помогающее управлению всеобщее обозрение»)
ЯЛГВЦ	 —	Янь Чжэнь-цин 顔眞卿 (Янь Люй-гун 顏魯公) «Янь Люй-гун вэнь цзи» 顏魯公文集  

		  («Собрание сочинений Янь Люй-гуна»)


